

یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون، ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے ہیں۔



من جانب۔

سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمیر



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوان

## اسلامی کتب (اردو) DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

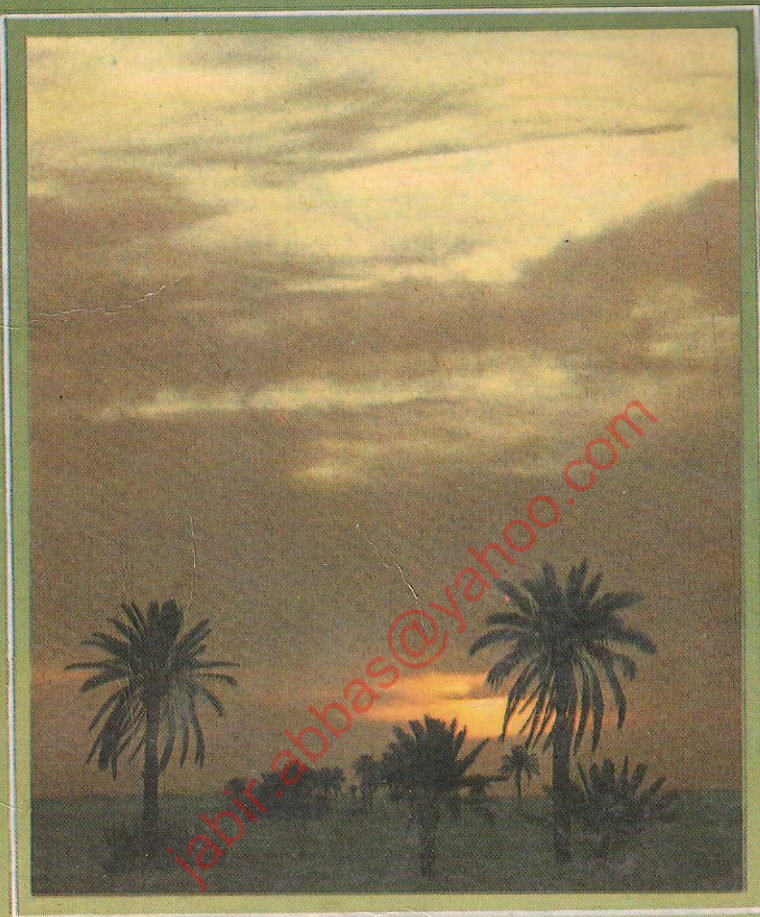
SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

NOT FOR COMMERCIAL USE

# رسالت مآب حضرت محمد مطہری و رات



# بائی فِدک

مولانا سید محمد بخش زیدی شریف

# باغ فک

(ایک تحقیقی جائزہ)

مصنف:

احجاج علامہ سید محمد جعفر فرزیدی شیری

ناشر:

امامیہ پبلی کیشنز

۳۵۔ حیدر ساوڈ، لاہور

فن : ۷۱۹-۲۷

بلع فد ک  
سید علام سید محمد جعفر نیندی شاہید  
پیل روڈ لاہور

# Fatima

بسم الله الرحمن الرحيم

## پیش لفظ

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على خير خلقه محمد وأله الطاهرين.

بعض مخالفات آسیز بیانات کی بناء پر احباب کا اصرار تھا کہ ہم تحریر آمسکے فدک کی صحیح تصویر پیش کریں۔ یہ تو ظاہر ہے کہ راقم آشم شیعہ بھی ہے اور مذہبیات سے نا آشنہ بھی نہیں، لیکن شیعہ نقطہ نظر سے کیا صحابہ رسول ﷺ کی بلا وجہ تنقیص و توہین کوئی امر خیر ہے؟ ہرگز نہیں! صحابہ رسول ﷺ تو صحابہ رسول ﷺ ہیں۔ میں جیوان بلکہ بے جان کو بھی اگر رسول ﷺ سے نسبت ہے تو اس کو بھی محبت اور احترام کی نظر سے دیکھنا واجب ولازم ہے۔ صحابہ رسول ﷺ سے اگر کسی کو صرف اس لئے بعض و عداوت پوکر کر وہ صحابہ رسول ﷺ تھے تو وہ نہ شیعہ ہے نہ مسلمان، بلکہ کافر اور بے دین ہے۔ لیکن سوائے ذات احادیث کے ہر شے کی ایک حد ہے اور فائدہ ازیزی ہے کہ نہ کسی چیز کو اس کے مقام سے بڑھاؤ اور نہ اس کی حد سے گراو۔

غیر معصوم کو معصوم کا ہم پلہ نہیں سمجھا جا سکتا، ہر معصوم کو سید الانبیاء والمعصومین ﷺ کا درجہ نہیں دیا جا سکتا۔ سید الانبیاء ﷺ کو خدا کا ہم سر نہیں ہاتھا سکتا۔

## جواب مذکور

مذکور

جال نزاعی قضیہ کا ہر فریق، صحابیت رسول ﷺ کا شرف رکھتا ہوا اور ایک دوسرے سے متصادم ہو، وہاں صحیح دینداری معلوم کرنے کے لئے ناگزیر ہو جاتا ہے کہ مسئلہ کو تنقیدی اور تحقیقی نظر سے دیکھ کر معین کیا جائے کہ صحابہ رسول ﷺ تو دونوں طرف ہیں، لیکن ان میں سے اس وقت اس مسئلہ میں صحیح راہ پر گامزن کون ہے اور غلط راستہ پر کون؟ اس تنقید کو تفصیل صحابہ کا نام دینا غلط ہو گا کیونکہ یہاں صحابہ کا مقابل غیر صحابہ سے نہیں بلکہ دونوں فریق صحابہ رسول ہیں۔ بدستی سے ہمارے سامنے اس قسم کے کئی واقعات آتے ہیں۔ سرو چنگوں کے اور پہلوی کش مکش کی صورتوں کو نظر انداز بھی کر دیا جائے تو کھلی ہوئی صحابہ کی باتیں جنکیں اور آپس کی آوریزیشیں ہم کو آزانائش میں ڈالتی ہیں۔

جنگ جمل ہوئی تو اس کا بھی ہر فریق صحابی، جنگ صفين ہوئی تو اس کا بھی ہر فریق صحابی، منبروں پر، خطبوں میں، علی یعنی سب و شتم ہوتی رہی تو یہ کس طرف سے ہوتی رہی..... اور کس پر ہوتی رہی؟ یہ بھی صحابی کی طرف سے ہوئی اور صحابی پر ہوئی۔ اسی قسم کے واقعات میں سے فدک کا قضیہ ہے، جس میں ایک طرف حضرت ابو بکر و عمر جیسے صحابی دوسری طرف صحابی رسول فاطمہ زہرا علیہما السلام جو محض صحابہ ہی نہیں بلکہ روح رسول ﷺ، بعضہ رسول ﷺ اور بنت رسول ﷺ۔

ہم نے اس قضیہ کی اختصار کے ساتھ ضروری تفصیل توبیان کی مگر اس احتیاط سے کہ کسی کے لئے بار خاطر نہ ہو، واقعات و بیانات جس قدر بھی اس کتاب پر میں تحریر کئے گئے، ان کا ماذ بھی کسی شیعہ کتاب کو نہیں قرار دیا گی بلکہ تمام تر واقعات و بیانات حضرات اہل سنت کی کتابوں سے لئے گئے ہیں۔

میں اس کتاب کے ناظرین سے درخواست کروں گا کہ وہ اس قضیہ کو شیعہ، سنی قضیہ سمجھ کر نہ دیکھیں اور شیعہ سنی ہار جیت کا تصور نہ کریں، کیونکہ شیعہ سنی اس مقدمہ کے فریقین نہیں ہیں۔ اس مقدمہ کے اصل فریقین ہیں، ایک طرف فاطمہ بنت رسول ﷺ اور ان کے ساتھ ہیں علی مرتضی علیہ السلام۔ دوسری طرف ہیں حضرت ابو بکر اور ان کے ساتھ ہیں حضرت عمر۔ ظاہر ہے کہ رسول ﷺ کی صحابیت ان میں سے ہر ایک کے لئے ہے۔ ان میں کوئی بھی ایسا نہیں جو صحابی رسول ﷺ نہ ہو۔ لیکن مذہبی قیود سے بالآخر ہو کر دیکھا جائے اور صحابیت ہی کو پیش نظر رکھا جائے تو اس نتیجہ پر پہنچا دشوار نہ ہو گا کہ ہر فریق کی صحابیت کا درجہ یکساں نہیں ہے! فاطمہ علیہما السلام اور علی علیہ السلام صحابیت وہ مستقل صحابیت ہے کہ ان دونوں نے آنکھ کھوئی تو رسول ﷺ کی گود میں، پلے تو رسول ﷺ کی آنکھوں میں، بڑھے تو رسول ﷺ کے سایہ میں۔ اٹھنا، سونا، جا گنا، کھانا، پینا، تنگی اور فراہی، فاقد اور سیری، غرض کہ ان کی پوری زندگی دفن رسول ﷺ کا رسول ﷺ کے ساتھ گذری۔ یہ تو محی ان کی صحابیت، جس میں یہ کسی سے کم نہیں اور کوئی ان سے بیش نہیں۔ اس کے علاوہ ان دونوں کا ایک وہ شرف ہے، جس میں یہ ایسے منفرد ہیں کہ عام صحابہ میں سے کوئی بھی ان کا شریک و سیسم نہیں۔ یہ دونوں صحابیت کے نقطہ آخر پر فائز ہونے کے علاوہ اہلبیت بھی ہیں۔ یہ شرف ان کی فضیلت کا ایک مستقل باب ہے، جس کی وجہ سے نبی ﷺ کی چادر تطہیر میں ان کے سوا کوئی نہیں۔ مبایہ نصاری میں ان کے سوانبی ﷺ کے ساتھ کوئی نہیں۔ درود میں نبی ﷺ کے ساتھ ان کے سوا کوئی نہیں۔ صدقہ کے حرام ہونے میں رسول ﷺ کے ساتھ ان کے سوا کوئی نہیں (وغیرہ ذالک)

بائل علاط ہے یہ خیال کرنا بھی کہ شیعہ صحابہ رسول ﷺ سے عقیدت  
نہیں رکھتے۔ شیعہ اپنے آپ کو رسول ﷺ کے ہر مخصوص حجابتی کے پاؤں کی  
خاک سمجھتے ہیں اور ان کی راہ میں آنکھیں بچانے کے لئے تیار ہیں۔ کیوں؟ اسے  
نبی ﷺ کی وجہ سے ان سے ہمیں عقیدت ہے، تو رسول ﷺ کی خاطر اور اگر  
کبھی کبھی کسی سے شکایت ہے تو رسول کی خاطر۔ یہ ہے شیعہ نقطہ نظر۔

## بسم سبحانہ و تعالیٰ

ہماری نظر سے ایک کتابچہ گذرا جس کا نام "ازالہ الشک عن مسئلہ فدک" رکھا گیا ہے۔ یہ کتابچہ محترم علامہ عبدالستار صاحب نے جو سخنی العقیدہ بیں، تحریر فرمایا ہے۔ اس رسالہ میں فاضل محترم نے مسئلہ فدک کو بیک جنبش قلم طے فرمایا۔ اس لحاظ سے کہ ان کے اعلام اور علماء کرام نے لاکھ زور لگانے لیکن وہ اس مسئلہ کو اپنی ایک خاص مجبوری سے، جس کا ذکر ہم کسی اور حجہ کریں گے کسی طرح حل نہ کر کے اور یعنی سمجھتے رہے کہ یہ قضیہ اہم ترین قضیہ ہے۔ گویم مشکل و مگویم مشکل۔ لیکن فاضل محترم کا بڑی آسانی سے اس قضیہ کو طے کر دیتا، یہ ان کا ایک بڑا زرداشت کارنامہ کہا جاسکتا ہے، "جو اگر پدر نتواند پسر تمام کند" کا مصدقہ ہے۔ واقعاً ازانِ ان جب اپنے مذہبی خزانوں سے روگروں ہو جائے اور اپنی کتب مسلمہ کو پس پشت ڈال دے اور ایجاد بندہ پر اتر آئے تو اس کے لئے کوئی مشکل، مشکل نہیں رہتی۔ ہماری عادت ہے میں ہے ہم بلوجہ خصوصاً اس زناۃ میں، جب کہ قوی، ٹھی اور ملکی اتحاد کی سخت ضرورت ہے، تفرقہ اندماز اور شر انگریز مباحثت کو جھیڑ کر اپنی طرف سے ابتداء کریں۔ لیکن یہی سچا ہے اگر کوئی از خود حملہ کرے تو ملکی اور دینی دفاع ضروری ہو جاتا ہے۔ ہم انشاء اللہ العزیز کی فرصت میں تفصیلی امور پیش کریں گے۔ سرداشت چند جیزیں پرورد قلم کی جاتی ہیں۔ سب سے پہلے یہ کہ اس رسالہ مذکورہ کا نام (ازالہ الشک عن مسئلہ فدک) یہ بتاتا ہے کہ مصنف محترم مسئلہ فدک سے شک کو زائل کرنا جاہتے ہیں۔ یعنی وہ یہ سمجھتے ہیں کہ مسئلہ فدک میں کسی کوشک ہے۔ کیونکہ اگر شک کا وجود نہیں تو اس کا ازالہ کیسا؟ اب

سوال یہ ہے کہ شک ہے کہ کس کو؟ مسلمانوں کے دو بھی ابتدائی فرقے ہیں، شیعہ اور سنی۔ تو شک شیعہ فرقہ کو ہے یا سنی کو؟ شیعہ کے بچہ بچے سے تصدیق کر لیجئے کہ ان کو اس مسئلہ میں کوئی شک نہیں۔ اور ایک اسی مسئلہ پر کیا منحصر ہے ان کو دینی اور دنیوی کی بھی مسئلہ میں شک نہیں۔ ان کے یہاں تو یقین ہی یقین ہے۔ وہ شک پر یقین نہیں رکھتے۔ انہوں نے خدا نے برتر کو مانا تو وحدانیت میں کبھی شک نہ کیا۔ نبی ﷺ کی نبوت کو مانا تو کبھی نبوت میں شک نہ کیا۔ الہیت کی عصمت کو مانا تو کبھی ان کی عصمت و طہارت، ولادت، ولامت میں شک نہ کیا۔ جس کا اقرار کیا، مستقل اقرار کیا، جس کا انکار کیا، مستقل انکار کیا۔ ان کے زدیک دین کا ہر پسلو یقینی ہے۔ ان کے یہاں دو رنگی، دو رخی، دو عملی مظنا نہیں۔ وہ بالکل یکو ہیں۔ یہ بھی کسی نے زدیکا ہو گا کہ دو مختلف گروہ متحارب ہوں اور آپس میں ایک دوسرے سے جنگ کر رہے ہوں اور شیعہ دونوں کی حمایت کر رہے ہوں اور دونوں کا ساتھ دے رہے ہوں اور کہتے ہوں کہ یہ بھی حق پر ہے اور وہ بھی حق پر ہے۔ یہ بھی اچھا ہے اور وہ بھی اچھا ہے۔ نہیں ان کا فیصلہ ہے اور یقینی فیصلہ ہے کہ ایک حق پر ہے دوسرا باطل پر، ایک صحیح ہے دوسرا غلط۔ لہذا تمام مسائل کی طرح مسئلہ فدک کے بھی تمام پسلو شید کے زدیک بالکل یقینی اور قطعی ہیں۔ وہاں شک کا گذر نہیں اور اگر شک ہے تو پھر وہ شیعہ نہیں۔

فاضل مصنف جس شک کا ازالہ کر رہے ہیں وہ انکے ہی مسئلک سے والستہ ہو سکتا ہے۔ ایسے شکوں کی ابتداء ان کے یہاں آج سے نہیں بلکہ بہت عرصہ پہلے سے ہو چکی ہے۔ جس کا ذکر خود ان کی ماہی ناز اور معتبر کتب میں موجود ہے۔ تفسیر در مشور علامہ جلال الدین سیوطی اور تاریخ الخمیس کی یہ

عبارت بطور مثال پیش کی جاتی ہے جس کو صاحب تاریخ احمدی نے بیان فرمایا ہے۔

روی عن عمر انه قال والله ما شکكت من دامت الا  
يومئذ فاتت النبي فقلت السست نبى الله حقاً.... الخ  
جب سے اسلام لایا ہوں مجھے آج کے دن کے سوا کبھی (نبوت) میں  
شک نہیں ہوا میں نبی کے پاس آیا اور میں نے ان سے کہا کہ کیا آپ نبھی  
برحق نہیں ؟ لمح۔  
پھر تاریخ مذکورہ نے حمدة القاری شرح صحیح بخاری کی یہ عبارت نقل کی  
ہے۔

قال عمر رضى الله عنه لقد دخلنى امر عظيم وراجعت  
النبي مراجعة مراجعته مثلها فقط.

یعنی حضرت عمر نے فرمایا (صلح حدیث میں) میرے دل میں خطرہ عظیم گزرا  
اور میں نے نبی سے سخت روبدل اور لوٹ پلت کی کہ اس سے پہلے کبھی ایسی  
لوٹ پلت نہ کی تھی۔

بہر حال نبوت ہو یاد بنی مسائل ہوں ان میں شکوک و شبہات کی ابتداء  
(ان کتابوں سے ظاہر ہوتا ہے) کہ بہت پہنچے ہو یعنی ہے۔ حالانکہ قرآن  
کریم یہ سمجھتا ہے کہ مومن وہ ہے جو ایمان لانے کے بعد کبھی شک نہیں کرتا۔  
ثم لم يرتابوا۔

مشروء نجات ان ہی مومنین کے لئے قرآن کریم سناتا ہے، جو راہ ایمان پر ہمیشہ  
مستقیم اور ثابت قدم ہیں۔  
ثم استقاموا۔

علامہ محترم عبدالستار صاحب کو اگر اپنی قوم کے شکوک و شبہات کا ازالہ مقصود ہے تو یہ ایک نیک قدم ہے اور بہت اچھا مقصود ہے۔ لیکن ازالہ شک کا جو عنوان اور طریقہ ہونا جائیے تھا وہ انہوں نے اختیار نہیں ریا۔ بلکہ طریقہ ایسا اختیار کیا ہے جس سے شکوک کا ازالہ تودر کنار اٹا شکوک کا طور اور شبہات کا انبار لگ کر گیا۔ کاش کہ وہ آسان طریقہ سے ازالہ شک کا وہ سافٹ اور صریح طریقہ اختیار کرتے جو علامہ تقیازانی نے اپنی کتاب شرح مقاصد میں اختیار کیا ہے۔  
نبی کا ہر صحابی معصوم نہیں:

علامہ تقیازانی ایک بندر پایہ عالم جلیل اہل سنت ہیں شرح مقاصد میں فرماتے ہیں:

ان م الواقع بين الوجهاء رضوان الله عليهم من المحاربات والمشاجرات على الوجه المسطور في كتب التواريخ والمذكور على السنة الثقات يدل بظاهره على ان بعضهم قد جاز عن طريق الحق وبلغ حد الظلم والفسق وكان الباعث له الحقد والعناد والحسد والله ذو طلب الملك والريانة والليل ان الذات والشهرات اذليس كل صحابي معصوماً وكل من لقى النبي بالخير موسوماً..... الخ

یعنی وہ رہائیاں اور جگہوں سے جو صحابہ رضوان اللہ علیہم کے درمیان پیش آئے، جو کتب تواریخ میں مذکور اور ثقہ حضرات کی زبانوں پر مشورہ ہیں وہ ظاہر کرتے ہیں کہ صحابہ میں سے بعض لوگ راہ حق سے ہٹ گئے تھے اور ظلم و

فتن کی حد میں پہنچ گئے تھے۔ جس کا باعث یہ تھا کہ وہ ایک دوسرے سے کہنے اور دشمنی رکھتے تھے۔ باہم حسد تھا، خاصت تھی، حکومت اور اقتدار کی طمع تھی، دنیا کی لذتوں اور خواہشوں پر جھک گئے تھے۔ لیکن کیوں؟ اس نے کہ ہر صحابی معلوم نہیں اور ہر وہ شخص جس کو لقاء نبی نصیب ہوا؟ یہ ضروری نہیں کہ اس کو ہمیشہ کے لئے نیکی کا نشان مل گیا۔ علامہ تفتیازانی کی بات کس قدر مختصر اور کس قدر جامع اور مطالبہ قرآن ہے۔ یعنی تمام صحابہ معلوم نہ تھے۔ وہ ہمیشہ نیک رہیں گے اس کی کوئی صفات نہیں۔ وہ سب کے سب یکاں نہیں۔ ان میں بہتر سے بہتر بھی ہیں اور اس کے درمیں بھی ہیں۔ ان کے لئے یہ تفسیر بھی ممکن ہے کہ آج اچھے ہوں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کسی بات میں اچھے ہوں کسی بات میں اچھے نہ ہوں۔ مجتبیؑ فدک کا قصد ہے ہو گیا۔ سید حنفیؑ بات ہے کہ صحابہ جن کا تعلق اس قضیہ سے اور اس قضیہ کے فیصلے سے ہے وہ معلوم فرشتے نہ تھے۔ قدرت نے ان کی تطہیر کا کوئی اعلان نہیں کیا۔ جیسا کہ فاطمہ زہرا علیہما السلام اور ان کے شوہر اور دونوں فرزند حسن و حسین علیهم السلام، بالاتفاق آیہ تطہیر کے خاطب اور موصوف ہیں۔

### بعض صحابہ مددوٰح قرآن، میں اور بعض نہیں:

قرآن کریم میں سمجھے جانے والے صحابہ کے لئے آیات میں بھی ہیں اور آیات مذمت بھی۔ یہ تو کوئی ایمان و انصاف نہ ہو گا کہ یہ صرف آیات مذموج کو دیکھیں اور آیات مذمت کو نظر انداز کروں۔

**آفتو منون بعض الكتاب و تکفرون بعض (قرآن کریم)**

یعنی کیا تم کتاب کے ایک حصہ کو مانتے ہو اور دوسرے حصہ کے منکر ہو۔  
از روئے قرآن، صحابہ میں سے کچھ طالب دنیا تھے اور کچھ  
طالب آخرت:

جبات علامہ تفتازانی نے بیان فرمائی ہے وہ اصل میں خود ان کی بات  
نہیں بلکہ قرآنی بات ہے۔ قرآن کریم کی فیصلہ کن آیت ہے جو واقع جنگ  
احد سے متعلق ہے۔ صحابہ کے متعلق ارشاد الہی ہے۔

منکم من یرید الدنیا و منکم من یرید الآخرة۔  
یعنی تم میں سے کچھ لوگ، میں جو طالب دنیا ہیں اور کچھ لوگ، میں جو آخرت  
کے طلبکار رہتے ہیں۔ ز سب کے سب طالب دنیا، میں اور ز سب کے سب  
طالب آخرت۔ ان ہی صحابہ میں وہ بھی ہیں جن کا قدم راہ وفا سے کبھی نہ ہٹا  
جنسوں نے کسی غزوہ میں حضرت رسول اکرم ﷺ کو کفلہ میں پھینک کر راہ فرار  
اختیار نہ کی بلکہ ہر جگہ سیدہ پلائی ہوئی دیوار کی طرح ثابت قدم رہے۔ دوسری  
طرف وہ بھی ہیں جو نہ جنگ احمد میں ثابت قدم رہے نہ جنگ حنین میں۔  
چنانچہ ان دونوں جنگوں کے متعلق قرآن کریم نے نافرمانی کرنے والوں کی  
ذمۃ کی ہے۔ جنگ احمد کے متعلق ارشاد الہی ہے:

حَتَّىٰ إِذَا فَشَلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا  
أَرْكَمْ مَا تَحْبُّونَ، مَنْكُمْ مِنْ يَرِيدُ الدُّنْيَا وَمَنْكُمْ مِنْ  
يَرِيدُ الْآخِرَةَ: (۱۵۲: ۳)

یہاں تک کہ جب تم نے ہستہ بار دی اور نبوی حکم کے بارہ میں خالفت کی

اور عین اس وقت تم نے نافرمانی کی جب کہ اللہ تم کو تمہاری پسندیدہ چیز (قبح) دکھا چکا تھا۔ تم میں سے کچھ لوگ دنیا کے طلبگار رہتے ہیں اور کچھ لوگ آخرت کے طلبگار رہتے ہیں۔

اذ تصعدون ولا تلوُّن علیٰ اَحَدٍ وَ الرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي اخْرَكُمْ (۵۳:۳)

جب کہ تم اوپر (بھارت پر) چڑھے چلے جاتے تھے اور پچھے مردک بھی نہ دیکھتے تھے حالانکہ تمہارے پیچے سے رسول تم کو پیکار رہے تھے۔ پھر چند آیات کے بعد فرمایا جاتا ہے:

إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّ مِنْكُمْ يَوْمَ التَّقْوَىِ الْجَمِيعُ إِنَّمَا أَسْتَرْلَهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا (۱۵۵:۲)

یعنی تم میں سے جو لوگ جنگ احمد سے بجا لگتے تھے، اس کی وجہ صرف یہ تھی کہ ان کو شیطان نے ان کے ماضی کے کچھ اعمال کی وصحتے نیک راستے سے ہٹا دیا تھا۔

اس لئے ظاہر ہو رہا ہے کہ خامیاں پہلے سے موجود تھیں۔

عفو کے معنی میں چشم پوشی اور درگزدہ

یہ ضرور ہے کہ خداوند عالم نے ان بھاگ جانے والوں سے درگزد کیا اور عفو کیا۔ یعنی بروقت کوئی سزا نہ دی بلکہ چشم پوشی فرمائی۔ لیکن یہ تو کریم کا کرم اور حلیم کا حلم ہے۔ اس سے یہ تو نہیں کھا جا سکتا کہ وہ لوگ مجرم نہ تھے یا یہ کہ انہوں نے رسول ﷺ سے محبت اور وفا کے تقاضوں کو پورا کیا۔ بصیرت سے دیکھا جائے تو یہ نکتہ کیسا عظیم نکتہ ہے کہ زندگی کے لیل و نہار میں ان

حضرات کے غیر معلوم ہونے کی بناء پر جو عام لغزشیں ہو جاتی تھیں ان کے لئے تو عفو و درگزر کی آیات نہیں آتی تھیں تو پھر صرف اسی جرم کے لئے کیوں بار بار عفو و درگزر کی خبر دی کتی۔ یہ تخصیص صرف اسی وجہ سے تو ہے کہ یہ جرم معمولی نہیں بلکہ نہایت سُنگین ہا۔ جرم کی سنگینی کا اندازہ اس سے لگائیے کہ شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے مدرج النسبۃ میں فرمایا۔

جنگ احمد میں صحابہ کا طرز عمل اور علیؑ کی ثابت قدمی:

دروز احمد از گروہ مخالف چنان پیکار شدید واقع شد کہ مسلمانان رو بہریت آورند۔ حضرت رسول را تباہ کرنا شتند۔ حضرت در غضب آمد و عرق انبیاشافی ہمایوں مختار گشت۔ در آن حالت نظر کرد علی بن ابی طالب را کہ برہملوئے مبارکش ایستادہ است۔ فرمود کہ تو چرا بہ برادر ان خود ملنن نہ گشتی یعنی فرار ن کر دی۔ علی گفت۔

آکفر بعد الایمان ان لی بک اسوہ  
یعنی آیا کافر شوم بعد از ایمان یہ تحقیق کہ مرد ای تو اقتداء است بایار ان مفروضہ سروکار باشد۔ در این اثناء جمع از کفار مسوجہ آنحضرت صلم شدند آنحضرت فرمود اے علی مرا اذیں مجع لگاہ دارو۔ حق خدست بجا آ۔ کہ وقت نصرت است۔ پس علی متوجہ آں قوم شد چنان قلع قمع نہود کہ جمع کثیر بہ دوزخ رفتند باقی ماندگان متفرق گشتند۔ یہ گویند کہ در آن روز شانزده زخمیا برتن مبارک جناب امیر رسیدند ازال جملہ چمار زخم بسیار کاری بودند کہ بوقت رسیدن ہر زخم جناب امیر از فرش زیں بزمیں آمدند و ہر چمار بار جبریل ایم علیہ السلام دے رہا برداشت و سواری کردو۔ وہی گفت اے علی جنگ کی کہ خدا اور رسول خدا

از تو خوشنود ہستند و چوں ایں حال جاں فٹانی علی مرتضیٰ جبریل امیں بحضور ختم المرسلین رسانید۔ آنحضرت فرمود کہ علی چرا جاں فٹانی نہ نماید کر دے از من سنت دمن از دے جبریل گفت دمن از شما و علی ہر دو هستم و مقول سنت کہ درہمیں جنگ رضوان پہ منقبت علی مرتضیٰ می خواند۔

**و لا سيف الا ذو الفقار**

**و لا فتى الا على الكرار.**

(مدارج النبوة شیخ عبدالحق دہلوی از تاریخ احمدی)

یعنی جنگ احمد میں لشکر کفار نے اتنی سخت کارروائی کی کہ مسلمان بھاگ کھڑے ہوئے اور حضرت رسول ﷺ کو تنباچ چھوڑ گئے حضرت اس پر خصیناً کہ ہوئے۔ ایسے کہ ان کی سارک پیشانی سے پیشہ کے قبڑے پہنچنے لگے۔ اسی حالت میں سرکار نے علی بن ابی طالب ﷺ کی طرف نظر فرمائی جو نبی ﷺ کے پہلو میں کھڑے ہوئے تھے۔ سرکار ﷺ نے فرمایا کہ علی ﷺ تم اپنے بھائیوں سے کیوں نہ ملت ہوئے، یعنی تم نے کیوں نہ فرار کیا۔ علی ﷺ نے جواب دیا! کیا میں ایمان کے بعد کفر اختیار کرتا نہیں تو آپ کا فرمان بردار ہوں۔ مجھے بجا گئے والوں سے کیا واسطہ۔ اسی اثاثا میں کفار کا ایک گروہ آکی حضرت کی طرف بڑھا۔ سرکار ﷺ نے فرمایا۔ اسے علی ﷺ اس گروہ مخالف سے میری حفاظت کرو اور میری خدمت کا حق بجالو کر کہ یہ نصرت کا وقت ہے۔ پس علی ﷺ نے اس مقام پر ایسا سفت حملہ کیا اور ان کا ایسا قلع قلع کیا کہ بہت سے ان میں سے دوزخ پہنچ گئے اور باقی ماندہ لوگ متفرق ہو گئے۔ کہتے ہیں کہ اس روز حضرت امیر ﷺ (علی) کے جسم پر رسول زخم آئے تھے۔ جن میں بچار زخم اتنے شدید تھے کہ ان کے پہنچنے کے وقت جناب امیر ﷺ پر مرتبہ زینک سے

زمیں پر گرتے تھے اور ہر مرتبہ جبریل امین ان کو اٹھا کر سوار کرتے تھے اور سکتے تھے کہ اے علی ﷺ جنگ لجئے جبکہ خدا اور خدا کے رسول ﷺ تم سے خوشنوویں۔ جب جبریل امین نے علی ﷺ کی ایسی جان فشانی دیکھی تو حضرت رسول ﷺ سے اس جان فشانی کا ذکر کیا تو آخرت ﷺ نے جبریل امین سے فرمایا علی ﷺ کیوں نہ ایسی جان فشانی کرے کہ وہ مجھ سے ہے اور میں اس سے ہوں۔ جبریل نے کہا کہ میں آپ ﷺ اور علی ﷺ دونوں سے ہوں۔

جنگ احمد میں رضوان جنت کا کلسر تھا لافتی الاعلیٰ  
اسی جنگ میں ناد علیاً کا نزول ہوا

منقول ہے کہ اسی جنگ میں (رضوان) (غازی جنت) علی ﷺ کی منقبت میں پڑھتے تھے کہ ذوالفقار کے سوا کوئی شکار نہیں اور حیدر کار کے سوا کوئی بہادر نہیں (ترجمہ عبارت مدارج النبوة محدث دہلوی)

اس کے بعد محدث دہلوی نے جو مشورہ ترین علم اہل سنت ہیں، اسی جنگ احمد میں ناد علیاً مظہر الحجائب کا نازل ہونا بیان فرمایا ہے یعنی اسے رسول ﷺ کو پکارو جس سے صحابات کا ظہور ہوتا ہے۔ علی مرتضیٰ ﷺ کا جواب میں سر کار ﷺ سے یہ عرض کرنا کہ میں ایمان کے بعد کفر اختیار کرتا یہ ارشاد الہی کے کس قدر مطابق ہے۔ چنانچہ آیت قرآنی ہے:

انَّا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاذَا كَانُو مَعَهُ عَلَى امْرِ جَامِعٍ لَمْ يَذْهِبُو حَتَّى يَسْتَأْذِنُو (۶۲: ۲۳)  
یعنی مومن صرف وہ ہیں جو خدا اور رسول پر ایمان لائے اور جب کبھی کسی

مرکر میں نبی کے ساتھ ہوئے تو بغیر اجازت کے کبھی وہاں سے نہ ہٹے۔  
 شیخ عبدالحق صاحب دہلوی کے بیان مذکور سے یہ بات بخوبی ظاہر ہو  
 گئی کہ شہداء احمد کی شہادت کے بعد اور مسلمانوں کے رسول ﷺ کے پاس  
 سے چلے جانے کے بعد سرکار ﷺ ایسے تسبیح رکھنے لگے تھے کہ بالآخر آپ کے  
 پاس علی ﷺ کے سوا کوئی نہیں رہا تھا۔ اب نام بنانم یہ معلوم کرنے کی کوئی  
 ضرورت ہی باقی نہیں رہی کہ وہ جاگ گیا تھا یا نہیں۔ بعض علماء اہل سنت  
 نے بعض ناموں کی تصریح بھی کی ہے۔ چنانچہ شیخ الفاظ اللام ابو عبد اللہ محمد  
 بن عبد اللہ نیشاپوری جن کی وفات ۵۰۰ھ میں ہوئی ہے، جن کے بارہ میں  
 کتاب شفعت الطیون اور کتاب ذیقات الاعیان میں ان کے تعارف کے لئے کہا  
 ہے کہ وہ اللام ابو عبد اللہ الفاظ اللام اہل حدیث تھے اور وہ عالم معارف اور واسع  
 العلم تھے اور یہ کہ انہوں نے حدیث میں وہ کتابیں تالیف کی ہیں کہ پہلے ایسی  
 کتابیں نہ تھیں۔

**جنگ احمد سے چلے جانے والوں میں سے حضرت ابو بکر اور  
 حضرت ابو عبیدہ جراح سب سے پہلے واپس آ کر رسول کی**

**خدمت میں حاضر ہوئے**  
 لام مذکور نے اپنی کتاب مسدر ک حاکم میں، شاہ ولی اللہ نے اپنی کتاب  
 قرۃ العینین میں فرمایا ہے:  
 عن عائشة قالت قال ابو بکر من الصديق لما جال  
 الناس عن رسول الله يوم أحد كنت اول من فاء اليه  
 فيضرت به من بعيد فإذا أنا برجل اعتنقني من خلقى

یرید رسول اللہ فاذا هوا ابو عبیدۃ الجراح۔

مستدرک حاکم اور قرة العینین کی یہ عبارت تاریخ احمدی میں موجود ہے۔

ترجمہ یہ ہے۔ حضرت عائشہ نے فرمایا کہ ان سے حضرت ابو بکر نے

فرمایا:

کہ جب بروز جنگ احمد لوگ رسول ﷺ کو چھوڑ کر متفرق ہو گئے تو ان میں سے میں سب سے پہلے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں واپس آیا اور میری لگاہ دور سے آنحضرت ﷺ پر طبری پر ایک شخص نے پچھے سے آ کر مجھے دبایا۔ جو پس غیر ﷺ کے حضور میں خداوند اپنا چاہتا تھا میں نے مرڑ کر دیکھا تو وہ ابو عبیدہ بن جراح تھے۔ (ایک نہ صد و شد) حضرت ابو عبیدہ بن جراح سقیفہ بنی سعیدہ میں حضرت ابو بکر کی خلافت کے نامی اور بانی تھے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ یہ بھی عشرہ مشہرہ بالمنہ میں سے ایک ہے۔

حضرت عمر میدان جنگ احمد سے ہٹ کر صرف پہاڑ پر چڑھ کر ٹھہر گئے تھے کہیں دور نہیں گئے تھے۔ لیکن حضرت عثمان دور چلے گئے تھے اور تین روز بعد واپس آئے۔

پھر تاریخ احمدی نے تفسیر در مشور علامہ جلال الدین سیوطی اور تفسیر جریر طبری سے یہ عبارت نقل کی ہے:

قال عمر رضی اللہ عنہ لما کان یوم احد فصررت حتی صعلت الجبل فلقدر آیتني المارسی۔

یعنی حضرت عمر نے فرمایا کہ جب جنگ احمد میں کافروں نے مسلمانوں کو شکست دی تو میں بھاگ کر پہاڑ پر چڑھ گیا تھا اور اسی وقت میری حالت یہ تھی

کہ ہے پہاڑی بکرا۔  
اس کے علاوہ تاریخ احمدی نے تفسیر کبیر لام فرالدین رازی کے نقل  
کیا ہے:

وَمِنَ الْمُنْهَزِ مِنْ عُمرٍ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَكْلَهُ نَهَى لَمْ يَكُنْ فِي أَوَّلِ الْمُنْهَزِ مِنْ وَلَمْ يَبْعَدْ بَلِي ثَبَكَتْ عَلَى الْجَبَلِ وَمِنْهُمْ أَيْضًا عُشَّانَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنْهُمْ مَعَ رَجُلَيْنِ يَقُولُ لَهُمَا سَعْدٌ وَعَقْبَةً إِنْهُمْ مُوَابِعَيْدًا ثُمَّ رَجَعُوا بَعْدَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ.

یعنی گریز کرنے والوں میں حضرت عمر بھی تھے مگر یہ کہ وہ ابتداء میں نہیں بجا گئے تھے اور دور نہیں گئے تھے بلکہ سید ان جنگ سے بہت کرپہاڑی پر رکے رہے۔ نیز گریز کرنے والوں میں حضرت عثمان بھی تھے۔ جو سعد اور عقبہ کے ساتھ دور بحکم چلے گئے تھے اور تین دن کے بعد واپس آئے۔

تفسیر کبیر کا مرتبہ تفاسیر میں اور اس تفسیر کے مفسر کا مرتبہ علماء و مفسرین میں حضرات اہل سنت کے یہاں ایسا بلند اور عظیم ہے کہ اس تفسیر اور مفسر کی کوئی مثال نہیں ہے۔

پھر علامہ ابن اثیر جزیری کی تاریخ کامل سے تاریخ احمدی نے یہ عبارت  
نقل کی ہے:

وَأَنْتَهَتِ الْحَرِيمَةُ بِجَمَاعَتِهِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فِيهِمْ عُشَّانٌ  
بْنُ عَفَانَ وَغَيْرَهُ إِلَيْهِ الْأَعْوَضُ فَاقْأَمُوا بَهُ ثَلَاثَةَ ثُمَّ  
أَتَوْ النَّبِيُّ صَلَّعَ فَقَالَ لَهُمْ جَانِ رَاهِمٌ لَقَدْ ذَهَيْتُمْ وَ  
فِيهَا يَفْهَمُ.

یعنی ہر زمان یافتہ مسلمانوں نے جن میں حضرت عثمان بن عفان بھی تھے موضع اعوض میں جا کر قیام کیا اور وہاں سے تین دن کے بعد رسول مقبول ﷺ کی خدمت میں واپس آئے جن کو دیکھ کر حضرت ﷺ نے فرمایا کہ تم لوگ بہت ہی دور چلے گئے تھے۔

اسی طرح شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے کتاب مدارج النبوة میں تاریخ مذکور سے یہ عبارت تحریر کی ہے۔

"اصحاب در آن حین برقھار قسم شدند جمعی جنگ کردند یا شہید شدند، گروہ ہے گریختندو درزاویا و شعاب جبل مخفی گشتند و بعضی به شهر رفتند و قرار گرفتند و عثمان بن عفان از انجملہ بود"

اصحاب رسول اس وقت (جنگ احمد میں) چار قسم پر ہو گئے۔ ایک نے تو جنگ کی، دوسرے وہ لوگ جو شہید ہو گئے۔ تیسرا وہ گروہ تھا جو بھاگ کر پہاڑ کی گھاٹیوں میں چھپ گیا۔ چوتھا گروہ شہر پہنچ گیا اور وہیں ٹھہر ا رہا اور عثمان بن عفان اسی چوتھے گروہ میں سے تھے۔

صرکر کے خبریں میں بالآخر علم الشکر سر کار مصلی اللہ علیہ وسلم نے خود علی علیکم کو دیا لیکن اس سے پہلے دوسرے حضرات کو خود سر کار مصلی اللہ علیہ وسلم کا علم دینا ثابت نہیں۔

حضرت عثمان کا جنگ احمد سے چلا جانا اور تین دن کے بعد واپس آئنا تھیں نے خود تاریخ ابن حلدون میں پڑھا ہے۔ یہ تو تھی جنگ احمد کی کیفیت اس کے بعد غزوہ خیر، غزوہ خندق اور غزوہ حنین مشور ترین غزوات ہیں۔

غزوہ خیبر میں خلیفہ اول و خلیفہ ثانی ہر دو حضرات علم لٹکر لے گئے تھے اور یہ مسلم ہے کہ دونوں حضرات قبح نہ کر کے اور بے نیل و مرام واپس آئے۔ آخر کار سر کار ﷺ نے علی مرتضی علیہ السلام کو طلب فرمایا جو اس وقت تک آشوب چشم کی شدید تکلیف میں بیٹلا تھے۔ سر کار ﷺ نے اپنا لحاب دیں ان کی آنکھوں میں لکایا اور اس سے ان کے صحت یا بے صحت پر علم دے کر بھیجا تو یہ مضم سر ہوئی۔ سر کار ﷺ نے علی مرتضی علیہ السلام کو علم دیئے جائے کا ذکر ایک روز پہلے فرمادیا تھا۔ لیکن اس ذکر میں علی علیہ السلام کا نام نہیں لیا تھا بلکہ علم پانے والے کے صفات و علایات بتاتے ہوئے فرمایا تھا کہ:

لَا عطیینِ الرایۃِ عَداؤْ رَجلاً کَرَارٌ اَغْیرُ فَوَارٍ يَحْبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَحْبُّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ يَرْجِعُ حَتَّیٰ يَفْتَحَ اللَّهُ عَلَیٰ اِیَّدِيهِ.

یعنی کل میں رایت (سب سے بڑا علم) ضرور ضرور دون گا ایک مرد کو جو کران، غیر فوار ہے اور اللہ اور اس کے رسول کو دوست رکھتا ہے اور اللہ اور اللہ کا رسول اس کو دوست رکھتے ہیں۔ وہ قبح کئے بغیر واپس نہ آئے گا۔ صاحب صحیح بخاری نے بھی اس حدیث کو بیان فرمایا ہے۔ اگرچہ انہوں نے لفظ کرار اور غیر فوار نہیں بیان کیا۔ لیکن علی مرتضی علیہ السلام کا کرار اور غیر فوار ہونا اظہر من اشنس ہے۔

### جنگ خندق میں علی مرتضی علیہ السلام کا شکار

جنگ خندق، جس کو جنگ احزاب بھی کہتے ہیں، کفار کا نامور بہادر پہلوان عرو بن عبدود، جو ہزار آدمیوں کا تہما مقابلہ کرنے والا اور بچہ شتر کو

اٹھا کر اس سے دھال کا کام لینے والا تھا، اس نے خندق پر ایسی جت کی کہ خندق پار کر کے مسلمانوں کے سروں پر آدمکا اور مبارز طلب ہوا۔ لیکن حضرت علی مرتضیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے سوا کوئی بھی اس کے مقابلہ کے لئے آمادہ نہ ہوا۔ آخر اسی مرد میدان نے آگر اس کو قتل کیا۔

### جنگ حنین کے بارہ میں قرآنی بیان

غزوہ حنین کا نہ کہ خود حنین کا نام لے کر قرآن کریم نے کیا ہے:  
وَ يَوْمَ حَنِينَ إِذَا أَعْجَبْتُمْ كُثُرَتُمْ فَلِمْ تَغْنِ عَنْكُمْ شَيْئًا وَ  
ذَاقْتُمْ عَلَيْكُمْ الْأَرْضَ بِمَا رَجَبْتُمْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ  
مَدْبُرِينَ۔ (۲۵:۹)

یعنی جنگ حنین میں جب کہ تم کو (مسلمانوں کو) اپنی کثرت پر نزاٹ کا لیکن زمین اپنی وسعت کے باوجود تم پر تنگ ہو گئی پھر تم پیٹھ پیٹھ سیر کر جاگ گئے۔ صحیح بخاری سے تاریخ احمدی نے نقل کیا ہے:

عَنْ أَبِي قَتَادَةَ قَالَ أَتَهُمْ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَإِنْ هُمْ مَنْ يَعْهِمُ  
فَإِذَا بَعْدَمْ بَيْنَ الْخَطَابِ فِي النَّاسِ فَقَلَّتْ لَهُ مَا شَاءَ  
النَّاسُ قَالَ أَمْرَ اللَّهِ ثُمَّ تَرَاجَعَ النَّاسُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ.

ابو قتادہ صحابی بیان فرماتے ہیں کہ حنین میں مسلمان پس پاؤ کر جاگے تو ان میں ایک میں بھی تھا۔ ناگاہ میں نے دیکھا کہ ہم لوگوں میں حضرت عمر بن خطاب بھی ہیں۔ میں نے ان سے کہا کہ ہم لوگوں کا کیا حال ہو گا۔ تو انوں نے فرمایا کہ حکم خدا (غالباً خیر و شر کا مسئلہ یہیں سے جلا) پھر لوگ رسول اللہ ﷺ کی طرف واپس آگئے۔

شاہ ولی اللہ دہلوی نے اپنی کتاب ازالۃ الخفاء میں لکھا ہے:

درغزوہ حنین چوں خریمت به مسلمین رو داد یے  
(علی) رضی اللہ تعالیٰ عنہ از جماعت ثابتان بود.

یعنی عزوف حنین میں مسلمان پسا ہو کر جائے، تو حضرت علی صلی اللہ علیہ وسلم اپنی جگہ سے  
نہیں ہے۔ بلکہ، وہ ان لوگوں میں سے تھے، جو ثابت قدم رہے۔

اب ہم کنز العمال کی عبارت لفظ ب لفظ تاریخ مذکور سے نقل کرتے  
ہیں۔

جنگ حنین میں کون کون ثابت قدم رہے

آخر ابن عساکر عن حسین بن علی قال كان ممن  
ثبت مع رسول الله يوم حنين العباس و علي بن أبي  
طالب و أبو سفيان بن الحارث و عقيل بن أبي طالب و  
عبد الله بن الزبير والزبير بن العوام و اسامه بن زيد.

یعنی ابن عساکر نے حسین بن علی صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی ہے کہ روز حنین جو لوگ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ثابت قدم رہے، وہ عباس عم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور علی<sup>ؑ</sup>  
بن ابی طالب صلی اللہ علیہ وسلم اور ابو سفیان بن حارث (رسول اللہ کے ابن حم) اور عقيل  
ابن ابی طالب صلی اللہ علیہ وسلم اور عبد اللہ بن زبیر اور زبیر بن عوام اور اسامہ بن زید، میں۔

علام حلبی سیرت حلیہ میں بیان فرماتے ہیں:

ولی روایة لما فر الناس يوم حنين عن البنی لم يبو معه  
الا اربعۃ ثلاثة من نبی هاشم و دجل من غیرهم، على  
بن ابی طالب والعباس ابو سفیان بن الحارث و ابن

مسعود۔

یعنی ایک روایت میں آیا ہے کہ جب لوگ رسول اللہ ﷺ کو چھوڑ کر جنگ حنین سے بچا گئے تو سوائے چار آدمیوں کے کوئی باقی نہ رہا۔ تین تو بنی یاشم سے تھے! ایک علی بن ابی طالب رض دوسرے عباس تیسراے ابو غیان جو (حضرت عبد المطلب کے پوتے تھے) چوتھے ابن مسعود (عیری باشی)

جنگ احمد سے جزو لوگ میدان جنگ سے بہت کر قریب یادور چلے گئے ان کے لئے قرآن نے اگرچہ ان کے جرم کے بالکل بٹے جانے کا ذکر تو نہیں کیا کیونکہ لفظ مغفرت نہیں کہا گیا۔ تاہم ان کے لئے قرآن کریم نے لفظ عفو کا استعمال ضرور کیا ہے۔ جس کے معنی میں در گذرا اور جسم پوش۔ لیکن جنگ حنین سے چلے جانے والوں کے لئے قرآن کریم میں لفظ عفو بھی ہماری نظر سے نہیں گذرا۔

بہر حال اس طویل داستان کے بیان کرنے سے ہمارا مطلب یہ ہرگز نہیں ہے کہ ہم اسلاف اور بزرگان کی کوئی تقصیص کریں اور تقصیص بھی کریں تو کس بھروسہ پر۔ ہمیں خود اپنا حال معلوم نہیں کہ اگر ایسی کڑی آزادی کی میں ہم بنتا ہوئے ہوتے تو خدا جانے ہمارا کیا خشر ہوتا۔ پھر یہ کہ جو کچھ بیان کیا گیا یہ راقم المرکوف کا یا کسی شیعہ کا اپنا بیان تو نہیں ہے۔ یہ بیانات تو ان علماء میہمن کے، میں جو نام بزرگان بزرگان کے انتہائی معتقدین میں سے ہیں اور مذہب اہل سنت کے ارکان و اعلام میں سے ہیں۔ میں یقین رکھتا ہوں کہ جس طرح میرا مقصد بیان تقصیص اسلاف نہیں ہے، اسی طرح ان حضرات کا جا بجا اس قسم کا بیان ہرگز ہرگز تقصیص صحابہ کی غرض سے نہیں ہے۔ بلکہ ان کا مقصد بیان صرف یہی دکھانا ہے کہ یہ حضرات ہماری نظر میں سب کچھ

ہونے کے باوجود نہ تو نبی تھے نہ مرسل تھے، نہ پدراست کے لئے اللہ کی طرف سے نجیب ہوتے تھے، نہ معصوم تھا ان کی تمام ترقیات بشری حدود میں تھیں۔ یہ ضروری نہیں ہے کہ ان کی کوئی ہر بات درست ہو اور ان کا کیا ہوا بہر کام صحیح ہو۔

صحابہ کے بعض محدثین نے بھی تاریخی حیثیت سے صحابہ کی بعض کمزوریوں کا ذکر کیا ہے

اگر کوئی بات دین کا جزو بھی تب بھی دنداری کے لئے یہ ضروری ہے کہ اس بات کو اس کی جگہ سے نہ آگے بڑھائیں نہ جچھے ہٹائیں۔ نبی کو امت سے برتراندازی ہے مگر خانق سے مسترمانداز ہے۔ اگر نبی کو امت کے برابر کر دیں تو کافر، اگر نبی کو خدا کے برابر کر دیں تو کافر۔ میں سمجھتا ہوں کہ حضرات علماء اہل سنت سے جو ملت کے اعلام ہیں، انہوں نے یہ نبی تصنیفات میں اور خود قرآن مجید نے اپنی آیات میں جو صحابہ کبار کی بعض کمزوریوں کا ذکر کیا ہے، وہ یعنی بتانے کے لئے ہے کہ وہ ماقوم النظرت انسان نہ تھے۔ ان سے نیکی بدی، صحیح اور غلط ہر قسم کے کام کا امکان تھا۔ ان کو سبی کیا معصوم کیا حضرت ابراہیم علیہ السلام کے طرز کے امام ہوئے کا درجہ نہیں دیا جاسکتا۔ جن حضرات محدثین و مفسرین و مؤرخین نے وہ سب کچھ لکھا ہے، جو ہم بیان کرچکے یا آئندہ بیان کریں گے وہ سب کے سب علماء نلاش کی خلافت اور حبابت کے مانندے والے تھے اور یہ سب کچھ لکھنے کے بعد بھی وہ سنی ہی رہے تو پھر کیا ضروری ہے کہ کسی خاص مسئلہ میں ان کی تائید اور۔

حایات کرنے کے لئے ایک طرف قرآن کریم کی تردید کی جائے، دوسری طرف بنت رسول علیہ السلام کو جھٹلایا جائے، تیسرا طرف خود رسول ﷺ پر اس کا لازم آنا گوارا کرایا جائے کہ انہوں نے انبیاء کی میراث کا نہ ہونا دوسروں سے تو بیان کر دیا لیکن جو بیٹھی وارث ہو سکتی تھی اس کے لئے کچھ بھی نہ فرمایا۔ علی مرتضیؑ کو شرط علم نے علم کا سرمایہ دے کر باب علم بنایا مگر جس مسئلہ کا حل ﷺ سے نہایت ہی قریبی واسط تھا وہ مسئلہ ان کو بھی نہ بتایا۔ چو تم طرف صحاح سے جیسی کتب حدیث کو حرف غلط قرار دینا اور ان کے بیانات کو کالعدم قرار دینا یہ سب کچھ کس لئے؟ مغض اس لئے کہ حضرات خلفاء پر کسی قسم کا کوئی لازم نہ آئے۔ میں پوچھتا ہوں کہ اس مسئلہ کیسے میں اگر آپ نے یہ مان بھی لیا کہ فاطمہ زہرا علیہ السلام کی طلب غلط تھی اور حضرات شیخین کا فضلہ صیغح تھا تو کیا اس سے ان حضرات کو عصمت و طہارت کا درجہ مل گیا اور وہ مخصوص ثابت ہوگئے؟ ہرگز نہیں۔ ایک یعنی مسئلہ تو نہیں جو ان کی عصمت کی راہ میں سدراہ ہو۔ وہ تو آپ کے اس مفروضہ کے بعد بھی غیر مخصوص ہی رہے۔ پھر آپ کی ان تمام کوششوں کا فائدہ کیا ہوا؟ پھر لطف یہ ہے کہ یہ معاملہ مغض یک طرف نہیں، جو مغض صحابہ کی ذات ہی سے وابستہ ہو اور کوئی دوسرا فریق نہ ہو۔ جیسے کسی کی نماز خود اس کی لپنی نماز ہے۔ اس کا روزہ خود اسکا اپناروزہ ہے۔ اپنے ذاتی عمل میں کوئی اجتہاد کرے اور اجتہاد سے کوئی بات طے کرے تو معاملہ اس کی ذات کا ہے۔ وہ جانے اور اس کی نماز، وہ جانے اور اس کا روزہ۔

## حضرت عمر کے روزہ کھول لینے کے بعد بادل سے سورج کھل آیا

ہمیں یاد آتا ہے کہ علامہ شبی نے الفاروق میں کسی جگہ تحریر فرمایا ہے کہ حضرت عمر روزہ سے تھے، روزہ کھولنے کا وقت قریب تھا اور بادل چھانے ہوتے تھے۔ حضرت عمر نے روزہ کھول لیا۔ اس کے بعد بادل چھٹے اور سورج کھل آیا تو حضرت عمر نے لوگوں سے فرمایا کہ خطب یسیر قد اجتہدنا۔ یعنی یہ امر کوئی سنگین بات نہیں ہے۔ بلکہ معمولی سی بات ہے۔ ہم نے اجتہاد کیا تھا۔ ایسے امر میں اگر کوئی شخص صحابی مذکور کی حمایت کرے تو اسی حمایت میں براہ راست کسی کی خلافت لازم نہیں آتی۔ لیکن فرک کے زیر بحث مسئلہ میں توفیقیں میں ایک طرف حضرت ابوبکر و حضرت عمر دوسری طرف حضرت فاطمہ زہرا علیہما السلام۔ یہاں جس کی بھی آپ حمایت کریں گے دوسرے فریق کی خلافت ضرور لازم آئے گی۔ قرآن کریم نے جنگ احمد سے اور پھر ایک عرصہ دراز کئے بعد جنگ حنین سے جن حضرات کے رو گداں ہونے کا ذکر کیا ہے، جن کو آیت قرآنی نے منکم یرید الدنیا

کہہ کر مستقل طالب دنیا قرار دیا ہے (کیونکہ آیت میں "آزاد" بصفیہ، صنی نہیں ہے) آخر یہ حضرات صحابہ کے سوا کون تھے؟ ہمارے فاضل محترم جو رسالہ از الله الشک کے مؤلف نہیں بلکہ مصنف ہیں ان کا وہ اہتمامی بیان جس بر انہوں نے ساری عمارت اٹھائی ہے۔ یعنی انہوں نے یہ دکھایا ہے کہ جس

حضرات کی قرآن کریم نے مرح کی ہے اور جو حضرات سابقین و اولین ہیں، ان سے یہ کیسے ممکن تھا کہ وہ مسکد فدک کا کوئی غیر صحیح فیصلہ کریں کیا۔ وہ قرآن کریم سے یا جس معبود کا یہ کلام ہے اس سے بھی یہ کہیں گے کہ جن کو تو طالب دنیا کھہ رہا ہے اور جن کے پارہ میں تو یہ کھہ رہا ہے وہ ہر بار رسول ﷺ کو نرض اعدام میں چھوڑ کر بچلے گئے اور انہوں نے رسول ﷺ کے پکارتے رہنے پر واپس آنا تو درکشان عجھے مرکر بھی نہ دیکھا۔ ایسی باوفا اور بر خلوص ہستیوں سے یہ کیسے ممکن تھا؟ کیا قرآن اور اس کے تاذل کرنے والے سے بھی آپ کہیں گے کہ ہم تیرے ان بیانات کو صحیح نہیں سمجھتے؟ اگر قرآن کریم کا یہ ہر بیان حق و صدق ہے تو جن حضرات سے وہ کچھ ممکن ہے ان سے یہ بھی ممکن ہے۔ یہ حیثیت کی بات ہے یا نہیں کہ ایک فریق کی تو آپ کے نزدیک عظمت مراثب ان کے فیصلہ کے صحیح ہونے کی ضمانت ہوں حالانکہ وہ مغض اصحاب ہیں، ابیں بیت نہیں اور دوسرا طرف فالجہ زہرا علیہا السلام جو محض صحابیہ رسول ﷺ ہی نہیں ہیں بلکہ شرف صحابیت کے علاوہ نور دیدہ رسول ﷺ، لفظت الرسول ﷺ، صدیقہ، طاہرہ جن کی شان میں آیہ تطہیر، جن کی طلب منجائب اللہ مبالغہ میں ہوئی، جن کی تعظیم خود رسول ﷺ فرماتے ہوں، جن کے دروازہ پر آکر رسول ﷺ اپنا سلام اور اللہ کا پیام سناتے ہوں اور روزہ مرہ صحیح صادق کے وقت ان کے دروازہ پر آکر رسول ﷺ اپنا سلام اور اللہ کا پیام سناتے ہوں، اس کے کمال شرف کو دیکھ کر یہ نہ سوچا جائے کہ اس مرتبہ کی بی بی جو خاتون جنت میں اور سیدہ زمانہ حالمیں ہیں، کیا ان سے یہ ممکن تھا کہ وہ جاہل مسکد ہو کر یا دیدہ و دانستہ معاف اللہ ہوں و تیا اختیار کر کے وہ چیز طلب کریں جس کی وہ حق دار نہیں اور جب وہ

چیز ان کو نہ دی جائے تو وہ ایسی خصیناں کہ ہو جائیں کہ مرتے دم تک نہ کلام کریں، نہ سلام کا جواب دیں، نہ اپنے جہازے میں شرکت کی اجازت دیں۔ پھر تنہا سیدہ علیہما السلام ہی اس مسئلہ میں نہیں رہ جاتیں، ان کے ساتھ علی مر قصی علیہم السلام بھی، میں جنوں سیدہ طاہرہ علیہما السلام کی شہادت دی ہے اور ان کے موقف کی حمایت کی ہے۔ کیا علی مر قصی علیہم السلام صحابیت اور خلافت راشدہ، ان دونوں شرف کے علاوہ ان میں بہت سے اوصاف و ممتازات میں منفرد نہیں ہیں، جن میں کوئی بھی صحابی ان کا شریک نہیں؟ مثلاً ان کا اہل بیت میں واخیل ہونا، ان کا موصوف آیہ لطیف ہونا، ان کا بچپن سے تربیت رسول علیہم السلام میں رہنا، انکا دو نوع موالات کے وقت برادر رسول علیہم قرار پانا، ان کا مزر کہ جنگ میں رسول علیہم کے ساتھ ثابت قدم ہونا، ان کا باب شہر علم ہونا، ان کا قاتل کفار و مشرکین ہونا اور رسول علیہم کے غسل و کفن و دفن میں ایسا منہج و مشغول ہونا کہ اس وقت خلافت و اقتدار کی کشمکش کی طرف نظر ہی نہ کرنا (وغيره من الخصالص الشیرہ) کیا علی و فاطمہ علیہما السلام کا صداقت و دیانت کا تحفظ اتنا بھی ضروری نہیں جتنا کہ دوسرے حضرات کا۔

صاحب رسالہ ازالہ شک نے جس بنیاد صحابیت و مددو حیث قرآن پر یہ مسئلہ اٹھایا تھا وہ بنیاد ان کی دارغ بیل سے ہے کہ پوری کی پوری اس طرف آ رہی ہے کہ علی و فاطمہ علیہم السلام جیسی عظیم سنتیاں نہ جاہل مسئلہ ہو سکتی ہیں، نہ ان سے یہ ممکن ہے کہ وہ جان بوجھ کرنا حق کی چیز کو اپنا حق قرار دیں اور اس چیز پر نظر رکھیں جو ان کی نہیں۔ جنوں نے اپنا سب کچھ را خدا اور را وفا میں ٹھا دیا ہو۔ مال و جان کو دین حق پر قربان کر دیا ہو۔ ان سے یہ کیسے ممکن ہے کہ وہ غاصب بن کر حق غیر کے طالب ہوں۔ درج صحابہ والی تمام تر

آیات کہ جن کو پیش کر کے برأت صحابہ کی جاری ہے کیا ان تمام آیات میں  
علیٰ وفاطمہ علیم السلام بدرجہ اتمم و اکمل شامل نہیں؟

**علیٰ وفاطمہ کا شرف صحابیت پر ختم نہیں ہوتا بلکہ صحابیت  
ان کے شرف کا نقطہ آغاز ہے**

کیا علیٰ وفاطمہ علیم السلام کی صحابیت سے بڑھ کر بھی کسی کو درجہ  
صحابیت حاصل ہو سکتا ہے؟ ہرگز نہیں، ان دونوں کی صحابیت ایک ایسی  
مستقل صحابیت ہے کہ انہوں نے آنکھ کھوئی تو رسول ﷺ کی گود میں اور  
رسول ﷺ کی آنکھ بند ہوئی تو ان کی گود میں اور ان کے ہاتھوں میں۔ کوئی  
بات نہیں کہ مدح صحابہ والی آیات کی روشنی میں دیکھنے والوں کو یہ چہرے کیوں  
نظر نہیں آتے، جو سب سے زیادہ تباہ اور درخشن، ہیں؟ جن کی صحابیت،  
اصل صحابیت ہے۔ یقیناً ان تمام آیات میں یہ دونوں ہستیاں موجود ہیں اور  
کسی سے پچھے نہیں۔ بلکہ سب سے آگے اور پیش پیش ہیں۔ البتہ وہ آیات  
قرآنیہ جو منصوص علیٰ وفاطمہ علیم السلام اور اہل بیت کی مدح میں ہیں، ان  
آیات میں اہل بیت منفرد ہیں۔ وہاں کوئی ان کاٹہ سیم ہے نہ شریک۔ اور  
وہ آیات ایک دو نہیں ہیں، کثیر ہیں۔ علماء اہل سنت نے آیات مدح علیٰ  
مرتضی ﷺ کو شمار کر کے بتایا ہے کہ وہ تین سو ہیں۔ حضرت احسن جائی خنی  
کا یہ شعرياد آتا ہے۔

هم سنی ولیکن از تعصب الامان گویم  
پسند خاطر م انصاف از دنیا و مافیہا

ز تفسیر کلام اللہ چو می پرستی شور ناطق  
کہ سد صد آیہ نازل شد بشان شوبر زیرا۔  
یہ بھی کھما جاتا ہے کہ فدک آنحضرت ﷺ کی ملکیت نہ تھا اور یہ  
بھی کھما جاتا ہے کہ نبی ﷺ کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ یہ دو  
مستند چیزیں ہیں۔

فقرم صاحب رسالہ کو راستے ملا کر دک کے بارہ میں دو مختلف راستے  
اختیار کئے ہیں۔ جن میں سے ہر راستے دوسرے راستے کو خود بند کر دیا ہے۔  
ایک طرف وہ یہ سمجھتے ہیں کہ دک آنحضرت ﷺ کی ملکیت ہی نہ تا بلکہ وہ جامد اور  
موقول تھی۔ جس کے سر کار ﷺ مغض متوال تھے۔ دوسری طرف وہ فرماتے  
ہیں کہ نبی کی میراث ہوتی ہی نہیں۔ اور نبی کے بعد نبی کے مال کا کوئی  
وارث ہوتا ہی نہیں۔ نبی اس مسئلہ میں امت کے مسائل میراث سے مشتمل  
ہے اور یہ چیز نبی کے خصوصیات میں سے ہے۔

ناظرین عور فرائیں کہ یہ دونوں چیزیں کتنی مختلف ہیں کیون کہ اگر  
دک رسول ﷺ کی ملکیت ہی نہیں اور آپ ﷺ کے پاس محسنات ہے  
تو لامانت نبی کے پاس ہو یا غیر نبی کے پاس ہو وہ کسی کے بھی وارث کو  
نہیں مل سکتی۔ اس میں نبی اور غیر نبی کا کوئی امتیاز نہیں۔ وراثت کا سوال تو  
اس چیز میں ہو سکتا ہے جو مورث کی ملکیت ہو۔ اگر واقعہ دک رسول ﷺ کی  
ملکیت ہی نہ تھا تو سیدہ علیہ السلام کی طلب کا جواب کا سیدھا اور آسان پڑھا کر  
وارثت تصورت کی ملکیت میں ہوتی ہے۔ یہ رسول ﷺ کی ملکیت ہے کہ

جو کوئی وارث ہے۔ لیکن جواب یہ تو نہیں دیا گیا۔ یہ بات تو حضرات شیخین کے خیال میں بھی نہیں آئی تھی جو ہمارے مصنف محترم چیزے حضرات نے لجاد کی ہے۔ اگر طیش اول و ثانی اس علاقہ کو ملکیت رسول ﷺ نہ سمجھتے ہوتے تو سیدہ علیہما السلام کے اس دعوے پر کہ میرے پاپ نے مجھے ہبہ کیا ہوا ہے۔ وہ ہبہ کے گواہ کیوں طلب کرتے اور گواہوں کے گواہی دینے پر یہ کیوں سمجھتے کہ گواہی ناکافی ہے۔ یعنی کوئی اور گواہ ہونا چاہیے۔ ہبہ کے گواہوں کا طلب کرنا خود اسی دلیل ہے کہ حاکم کو یہ تسلیم تھا کہ رسول ﷺ اس علاقہ کے اپنی زندگی میں مالک تھے اور ہبہ کرنے کے مجاز تھے۔ پھر ہبہ کا دعوے نہ مانے جانے پر جب سیدہ علیہما السلام نے وراثت کا دعویٰ کیا تو اس وقت بھی فدک کے ملکیت رسول ﷺ نہ ہوتے کا کوئی ذکر نہیں آیا۔ البتہ یہ سمجھا گیا کہ یہ بات صرف انبیاء سے مخصوص ہے کہ ان کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ ظاہر ہے کہ اس مسئلہ میں صحن انبیاء کی خصوصیت اسی صورت میں ہو سکتی ہے کہ عام لوگ جن چیزوں کے مالک ہوتے ہیں ان کے مرے پر وارثان مالک ہوتے ہیں۔ لیکن بھی کے مالک ہونے کے باوجود اس کی ملکیت وارثان کو نہیں ملتی۔ کیونکہ لامانت اور وقت کی چیزوں تو خواہ بھی کے پاس ہوں یا غیر بھی کے پاس ہوں ان میں کسی کے لئے بھی میراث کا سوال نہیں۔ ہمارے قابل محترم کا ان دونوں راستوں پر چنان خود اس کی دلیل ہے کہ ان کا کوئی راستہ مضبوط نہیں، ہر طرف بحجزوری ہے۔ مختصر یہ کہ اگر یہ مان لیا جائے کہ فدک اس خصوصیت ﷺ کی ملکیت نہ تھا تو پھر یہ سمجھنا کہ انبیاء کی میراث نہیں ہوتی یہ محمل ہو جاتا ہے۔ کیونکہ ملکیت ہی نہ ہو تو اس میں بھی اور غیر بھی کسی کی بھی میراث نہیں اور اگر یہ سمجھا جائے کہ یہ بات انبیاء سے مخصوص ہے کہ سب کی

طرح ان کے مال کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ جیسا کہ سمجھا گیا تو فدک کا مملوک ر رسول ﷺ ہوتا مسلم۔ غرض کہ راستہ منزل کا تسبیح یا نہ تسبیح ایک ہی اختیار کرنا ہو گا مگر ہمارے موصوف نے بڑی احتیاط سے کام لیا ہے اور سوچا کہ اگر ایک بات سے کام نہ چلے تو دوسرا بات سے چل جائے۔

**کیا سیدہ کا دعویٰ، فدک پر صرف تولیت حاصل کرنے کے لئے تھا؟**

موصوف نے اس کے علاوہ اور بھی گذاریاں کی ہیں۔ مثلاً میں یہ سمجھا ہے کہ سیدہ کا دعویٰ میراث اور ملکیت کا نہ تھا بلکہ محض تولیت کا تھا۔ میں اس تجھیل کو اضافت اعلام (خواب پریشان) کے سوا اور کیا کھوں؟ یہ تجھیل ان کا طبع زاد ہے، جس کا ذکر اور وجود ان کی صحابہ میں سے کسی صحیح میں نہیں، بلکہ ہر جگہ لفظ میراث موجود ہے۔ خود انہوں نے بھی جو حدیث حضرت عائشہ سے اپنے کتابیے میں لکھی ہے، اس میں بھی لفظ میراث موجود ہے اور یہ ظاہر ہے کہ میراث حق ملکیت ہی کو کھلتے ہیں۔ تولیت کو کوئی بھی عقلمند میراث نہیں کھہ سکتا۔ میراث ہے تو تولیت نہیں اور تولیت ہے تو میراث نہیں۔ لیکن وہ خود اپنی تحریر میں میراث اور تولیت دونوں لفظ استعمال کر کے سابق کی طرح دور اپنہ اختیار کر رہے ہیں کہ کسی طرح کام چل جائے۔

**کیا سیدہ کے دعویٰ کا مقصد صحابہ کی غیر جانب داری کو نمایاں کرنا تھا۔**

یہ بھی ستم ظریغی ہے کہ ایک جگہ وہ یہ بھی لکھ گئے ہیں کوئی نہیں علیہ

السلام کا دعویٰ در حقیقت کی بات کا بھی نہ تھا، نہ وراشت کانے تو لیت کا۔ وہ فدک کی خواہشمند کی بھی صورت میں نہ تھیں۔ بلکہ ان کا دعویٰ محض نمائش تھا اور سیدہ ظاہرہ علیہا السلام کو مدعاہ بن کر محض یہ دکھانا تھا کہ خلیفہ اول و ثانی ایسے مقدس، پابند شریعت اور بے لگ فیصلہ کرنے والے اور کسی کی رو و رعایت نہ کرنے والے ہیں کہ میرے بنت رسول ﷺ ہونے کے باوجود بھی انہوں نے میری جانب داری کر کے ناحن اور ظلط فیصلہ کرنا گوارا نہ کیا۔ یعنی سیدہ علیہا السلام نے محض دکھاوے کا دعویٰ اس لئے کیا کہ میرے دعویٰ کرنے پر دنیا دیکھ لے کہ یہ حضرت صحیح راستہ پر اتنے مضبوط اور سکھم میں کہ میری خاطر بھی صحیح راستہ نہیں چھوڑتے۔ وہ بتائیں کہ یہ بات انہوں نے کس صحیح سے نقل کی ہے جو اس میں صحت کا کوئی امکان ہو۔ یہ سخن سازی نہیں تو اور کیا ہے؟ حقوق سے کھلا اکابر ہے، اپنے تمام تر علمی سرمایہ سے انحراف اور سیدہ پر بہتان کہ معصومہ علیہا السلام نے مدعاہ کا معاذ اللہ محض بھروسہ اختیار کیا تھا۔ جن کی خلافت سے علی و فاطمہ علیہم السلام دونوں کو تباہیات شدید اکابر تھا کہ فدک کے اس واقعہ سے پہلے علی ﷺ کو قتل ہونا گوارا اور علی و فاطمہ علیہم السلام کو اپنے گھر کا جل جانا منظور مگر بیعت خلافت کی طرح منظور نہیں۔ ان کے تقدس کو ظاہر کرنے کے لئے سیدہ علیہا السلام جھوٹ موث دعویٰ کر رہی ہیں۔ پناہ بخدا۔

### کیا سیدہ حکومت کے فیصلہ پر راضی اور مطمئن ہو گئی تھیں؟

اسی طرح پمارے محترم نے یہ بھی لکھا ہے کہ سیدہ حضرات شیخین کے فیصلہ پر راضی اور خوشزد ہو گئیں۔ محترم نے یہ نہ سوچا کہ ان کے عوام

سب ہی توجہ میں اور ناخواندہ نہیں ہیں۔ ان میں صاحبان علم بھی ہیں، جو تاریخ و تفسیر و حدیث کے عالم ہیں۔ ان کی نظر صحیح بخاری اور صحیح مسلم جیسی صحابہ پر بھی ہے۔ وہ حضرات آپ کے اس جملہ کو کس خatas سے دیکھیں گے۔ ان کو آپ کا یہ مصنف رسالہ صحیح بخاری اور صحیح مسلم سے زیادہ پیارا تو نہیں ہو سکتا، جن میں سیدہ علیہ السلام کے غصبنماک ہونے کے صاف الفاظ موجود ہیں۔ جن میں ذکر ہے کہ پھر سیدہ علیہ السلام نے مرتے دم تک کلام نہیں کیا۔

اس پر ستم بالائے ستم پر دیکھئے کہ مصنف محترم نے یہ بھی لکھا ہوا کہ ایک شیعہ عالم نے بھی اپنی کتاب میں یہ تسلیم کیا ہے کہ دونوں خلیفہ کے فیصلہ فوک پر سیدہ علیہ السلام راضی اور خوشدود ہو گئیں۔ غصب خدا کا جو بات سنی محدث اور سنی لام تفسیر و حدیث بھی کبھی نہ کہہ سکا وہ بات شیعہ کے گا؟ شیعہ ایسی من گھڑت بات جو سیدہ علیہ السلام پر مختص افترا اور بہتان ہو گئے کہہ سکتا ہے اور ایسی بات کہہ کروہ شیعہ کیسے ہو سکتا ہے۔ سبھانک هذا بہتان عظیم۔

یہ بات تو بالکل ایسی ہے جیسے کوئی یہ کہے کہ فلاں شخص ہے تو شیعہ مگر وہ بارہ الماول کی امامت کا سکر ہے اور خلافت ثلاثہ کی خلافت کو برحق یافتہ ہے یا جیسے کسی سنی کے لئے کوئی کہے کہ وہ ہے تو سنی لیکن خلافت ثلاثہ کو ناجائز سمجھتا ہے اور علی مرقنتی بِكُلِّ مَنْ يَأْتِي کو خلیفہ بلا فصل یافتہ ہے۔

**فیصلہ حکومت پر سیدہ کا غصبنماک ہونا صحیح ہے میں مرقوم**

میرے محترم فاضل مصنف ایمان سے بتائیں کہ صحیح بخاری، صحیح مسلم اور مسنند امام احمد بن حنبل میں یہ عبارت موجود ہے یا نہیں؟

عَنْ مَرْوَةِ ابْنِ زَيْرٍ أَنَّ عَائِشَةَ امَّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا الْخَبْرُ أَنِّي فَاطِمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا بَنْتَ رَسُولِ اللَّهِ سَالَتْ أَبَا بَكْرَ الصَّدِيقَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بَعْدَ وَفَاتِ رَسُولِ اللَّهِ أَنِّي يَقِمُ لِمَا مِيراثِهَا مُتَرَكِّزًا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَقَالَ أَبُوبَكْرٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ لَا نُورٌ ثُمَّ مَا تَرَكَ نَاهٍ صَدْقَةٌ فَغَضِبَتْ فَاطِمَةُ بْنَتُ رَسُولِ اللَّهِ فَهَجَرَتْ أَبَا بَكْرَ فَلَمْ تَرُدْ مَهَاجِرَ حَتَّى تَوْفِيتَ.

یعنی عروہ ابن زیر سے منقول ہے کہ عائشہ ام المؤمنین رضی اللہ عنہا نے ان کو خیر دی ہے کہ فاطمہ بنت رسول اللہ ﷺ نے بعد وفات رسول اللہ ﷺ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے سوال کیا کہ رسول اللہ ﷺ سے جو میراث مجھ کو پہنچتی ہے وہ مجھے دو۔ حضرت ابو بکر نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے کہ ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ ہمارا متروک صدقہ ہے۔ یہ سن کر حضرت فاطمہ علیہ السلام ابو بکر پر غصہ ناک ہوئیں اور مرتبے دم تک فاطمہ علیہ السلام نے ان سے صاحب بلاست بک نہ کی۔

پھر کیا صحیح خاری کی دوسری حدیث میں یہ الفاظ نہیں ہیں؟

ان فاطمة بنت النبی ارسالت الی ابی بکر تسالہ میراثها من رسول اللہ مما افاء اللہ علیها بالمدينه و فدک وما ليتی من خمیس خیر الی ان قال ابو بکر رضی اللہ عنہ ان یدفع الی فاطمه رضی اللہ عنہا شيئاً فوجدت فاطمة على ابی بکر فی ذالک فلم تکلمه حتی توفیت و عاشت بعد النبی رسته اشهر فلما توفیت دفنها

زوجها علی رضی اللہ عنہ لیلاً ولم یوذن بها ابوبکر  
وصلى علیہما.

یعنی فاطمہ علیہا السلام بنت نبی ﷺ نے ابوبکر کے پاس کسی کو بھج کر اپنی  
اس میراث کا حور رسول اللہ ﷺ سے پہنچی تھی سوال کیا۔ یہ تجهیزیں کچھ مدد نہ  
میں تھیں اور فدک تھا اور خیر کام بقی خس تھا۔ آگے جل کر کھتے ہیں کہ پس  
ابوبکر نے فاطمہ علیہا السلام کو بھج بھی دینے سے انکار کر دیا۔ پس فاطمہ  
علیہا السلام ابوبکر پر ایسی رنجیدہ اور ناخوش ہوئیں کہ مرتے دم تک انہوں نے  
حضرت ابوبکر سے کلام نہ کیا اور وہ نبی ﷺ کے بعد چھ ماہ تک زندہ رہیں۔  
جب ان کی وفات ہو گئی تو ان کے شوہر علی مرتعی ﷺ نے ان پر نماز پڑھ کر  
شب کے وقت ان کو دفن کر دیا اور حضرت ابوبکر کو شرکت جنازہ کی اجازت  
نہ دی۔

محمد دہلوی جذب القلوب میں فرماتے ہیں کہ  
حضرت فاطمہ زیرا وصیت کرده بود کہ متکفل غسل  
و تجهیز اسماء بنت عمیس و علی مرتضی باشد  
دیگرے را در آن جا دخلی نباشد، و ایں روایت رد آن  
می کند کہ گفتہ اند ابوبکر رضی اللہ عنہ را علم  
بوفات حضرت فاطمہ نہ بود و عدم حضور بہ جنازہ او  
ازین جھٹ بود۔ زیرا کہ اسماء بنت عمیس در آن زمان  
در تحت ابوبکر بود و بغاوت بعید سست کہ زوجه او  
حاضر یا شد و غسل داد و شورش را وقوف نبود۔  
یعنی حضرت فاطمہ زیرا علیہا السلام نے وصیت کی تھی کہ ان کے غل و تجهیز  
کا اہتمام بنت عمیس اور علی علیہم السلام کریں۔ وہاں اور کسی کو دفن نہ ہو اور بھج لوگ

یہ جو کہتے ہیں کہ حضرت ابو بکر کا حضرت فاطمہ علیہ السلام کے جنازہ میں شریک نہ ہو سکنے کی وجہ یہ تھی کہ حضرت ابو بکر کو فاطمہ زہرا علیہ السلام کی وفات کا علم نہ تھا اس قول کی تردید، اسماہ بنت عمیں کی موجودگی سے خود بجود ہو رہی ہے کیونکہ یہ بات بہت بعید ہے کہ اسماہ بنت عمیں زوجہ ابو بکر وہاں موجود ہوں اور عشیں اور حضرت ابو بکران کے شوہر کو وفات سیدہ کی خبر سنے ہو۔

**نوٹ:** اسماہ بنت عمیں اصلًا حباب جھنڑیار، برادر علی مرتضی علیہ السلام کی زوجہ تھیں۔ بعد شہادت حضرت جھنڑیار بیان کیا جاتا ہے کہ ان کا عقد حضرت ابو بکر سے ہوا اور بعد وفات حضرت ابو بکر پھر یہ زوجیت علی مرتضی علیہ السلام میں آئیں۔ بہر حال اس محترمہ بنی بیت کو حباب سیدہ علیہ السلام سے مخصوص الافت تھی اور یہ مومنہ مجرمہ اہل بیت تھیں۔ ہو سکتا ہے کہ بعد وفات سید الانام جب مسئلہ خلافت اور مسکنہ فدک میں اہل بیت علیہم السلام اور حضرت ابو بکر کے درمیان سخت رنج و ملال پیدا ہوا تو حضرت اسماہ نے ان مسائل میں اہل بیت کا پورا پورا ساتھ دیا بلکہ فاطمہ زہرا علیہ السلام کے حق میں شہادت دی عجب نہیں کہ شوہر سے منقطع ہو جانے ہی کی وجہ سے اس بنی بیت کو خاتون جنت کی خدمت کا پورا موقع لا لا ہو۔

محمد دہلوی کی عبارت مرقومہ سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت ابو بکر جنازہ سیدہ علیہما السلام میں شریک نہیں ہو سکے اور یہ غلط ہے کہ ان کی عدم شرکت لا علی کی بناء پر ہو بلکہ ان کو علم ضرور تھا پھر عدم شرکت کی وجہ کچھ اور ہی تھی اور وہ وجہ وہی تھی جس کو معتبر ترین صحاح نے بیان کر دیا ہے کہ حضرت ابو بکر کو شرکت جنازہ کی اجازت ہی نہیں دی گئی۔

اب صحیح بخاری، صحیح مسلم اور مسند الامت والیاست لامم احمد بن حنبل کے ان بیانات کی جن کو ہم بیان کر چکے ہیں، تاریخ الامت والیاست سے مکمل تائید ملاحظہ فرمائیے۔ یہ تاریخ الامت والیاست ان قسمیہ دینوری کی ہے جو امام ظلم علماء اہل سنت سے ہیں۔ ان کے تہجیر علم کو اب ابن حکمان نے وفیات الاعیان میں اور ابن فردہ کی نے اتحاف الوری میں اور ابن اشیع البطونی نے اور حضرت محمود رافعی نے تسلیم کیا ہے اور ان کی کتاب مذکورہ کی توثیق کی ہے۔ ہم کتاب سہ صاحب سے کتاب الامت والیاست کی عمارت حرف بحر نقل کرتے ہیں۔

ان عمر قال لابی بکر انطلق بنا-الی فاطمة فانا قد  
 اغضبنا هافانطلقا جمعیاً ما ستاذنا فاطمة فلم تاذن  
 لهما فاتیا علیاً فكلما فادخلیها علیها فلما قعدا عند  
 ها حولت وجهها الى الحائط فسلما علیها فلم ترد  
 علیهما السلام فتكلم ابویکر فقال يا حبیبه رسول الله  
 والله ان قرائیة رسول الله احب الى من ان اصل قرابتی  
 وانک احب الى من عائشة ابنتی و لوددت يوم مات  
 ابوک انى مت ولا بقى بعده افترانی اغرفک و اغرف  
 شرفک فضلک و اصنعک حقک و میراتب من رسول  
 الله الا وابنی سمعت رسول الله يقول لانورث ما تركناه  
 فهو صدقة وقالت ارتيلما ان حدثنکما حدیثاً من رسول  
 الله اتعرفانه و تعقلانه قالا نعم فقالت انشد كما بالله  
 الم تسمعوا من رسول الله يقول رضا فاطمة من رضای  
 و سخطها من سخطی و من احب فاطمة احبنی و من

اسخط فاطمة مقدا السخطنی قالا نعم و سمعناه من رسول الله قالت فانی اشهد الله و ملائكة انکما اسخطتمنی وما ارضیتهانی ولئن لقيت النبي لاشکر تکما فقال ابوبکر عائدًا بالله من سخطه و سخطک فاطمة ثم انتحب ابوبکر باکیاً تکاد نفسہ ان تزهق و هي لقول والله لا وعدهن الله عليك في كل صلوة و ابوبکر بیکی و يقول والله لا وعدهن الله لك في صلوة اصلیها ثم خرج باکیاً.

حضرت ابو بکر و حضرت عمر کا سیدہ علیہ السلام کو رضا مند کرنے کی کوشش کرنا۔ لیکن ناکام واپس آنا یعنی حضرت عمر نے حضرت ابو بکر سے کہا کہ ہمیں فاطمہ علیہ السلام کے یہاں چلا جائیے کیونکہ ہم نے فاطمہ علیہ السلام کو غضب ناک کیا ہے۔ وہ دونوں بچے اور فاطمہ علیہ السلام نے آنے کی اجازت جاہی۔ لیکن فاطمہ علیہ السلام نے ان کو مطلق اجازت نہ دی۔ پھر یہ دونوں علیہ السلام کے پاس آئے اور ان سے گٹکو کی علیہ السلام ان دونوں کو گھر میں لے آئے جب یہ دونوں بیٹھ کے تو فاطمہ علیہ السلام نے اپنا من درواز کی طرف پھیر لیا۔ پس ان دونوں نے فاطمہ علیہ السلام کو سلام کیا۔ لیکن فاطمہ علیہ السلام نے ان کو جواب سلام نہ دیا۔ پس ابو بکر نے گٹکو شروع کی اور کہا کہ اسے رسول اللہ علیہ السلام کی پیاری اللہ کی قسم مجھے لیں قرابت سے رسول اللہ علیہ السلام کی قرابت کھین زیادہ عزیز ہے اور یقیناً تم مجھے لیں بیٹھی عائش سے زیادہ عزیز ہو۔ میری تو یہ تناہی کہ جس روز آپ علیہ السلام کے باب علیہ السلام کی وفات ہوئی میں بھی اسی روز مر جاتا اور

ان کے بعد زندہ نہ رہتا۔ کیا آپ مجھ کو یہ سمجھتی ہیں کہ میں آپ کو بچانے اور آپ کے فضل و شرف کو جانتے ہوئے آپ کو آپ کے حق سے اور آپ کی میراث سے جو رسول اللہ ﷺ کی طرف سے پہنچی تھی مروم کر سکتا تھا۔ لیکن اصل بات یہ ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے وہ فرماتے تھے کہ ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا جو ہم چھوڑ دیں وہ صدقہ ہے۔

پس فاطمہ علیہ السلام نے فرمایا دیکھو گر میں رسول اللہ ﷺ کی تم سے حدیث بیان کروں اور تم سے پوچھوں کہ کیا تم اس حدیث کو جانتے اور سمجھتے ہو تو بتاؤ گے؟ ان دونوں نے کہا کہ ہاں ضرور بتائیں گے۔ پس فاطمہ علیہ السلام نے فرمایا تم دونوں کو اللہ کی قسم دیکھی ہوں کیا تم نے رسول اللہ ﷺ سے یہ نہیں سنا فاطمہ کی خوشنودی میں میری خوشنودی اور اس کی ندرا صنگی میں میری ندرا صنگی ہے اور جس نے فاطمہ علیہ السلام سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی اور جس نے فاطمہ کو خوش رکھا اس نے مجھے خوش رکھا اور جس نے فاطمہ علیہ السلام کو رنج دے کر غضب ناک کیا اس نے مجھے رنج دیا اور غضب ناک کیا؟ دوں نے کہا کہ ہاں ہم نے یہ رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے۔

پس فاطمہ علیہ السلام نے کہا کہ میں اللہ کو اور اس کے فرشتوں کو گواہ کر کے سمجھتی ہوں کہ یقیناً تم دونوں نے مجھ کو غضب ناک کیا۔ تم لوگوں نے مجھے خوشنود نہیں کیا اور یقیناً جب میں نبی ﷺ سے جا کر ملوں گی تو ضرور ان سے تمہاری شکایت کروں گی۔ پس ابوبکر نے کہا کہ میں اللہ کے رسول ﷺ کے اور آپ علیہ السلام کے غضب سے اللہ کی پناہ چاہتا ہوں اے فاطمہ۔ پھر وہاں سے ابوبکر روانے ہوئے اٹھے۔ قریب تھا کہ ان کی جان لکھ جائے۔ ان وقت فاطمہ علیہ السلام کہہ رہی تھیں کہ اے ابوبکر میں ہر نماز میں تم پر بد دعا

کروں گی اور ابو بکر روتے ہوئے کھڑے رہے تھے کہ میں تو ہر نماز میں آپ کے لئے دعائے خیر کرتا رہوں گا۔ پھر حضرت ابو بکر روتے ہوئے واپس آگئے۔

عبارت بالامیں صاحب کتاب اللائحة والسياسة نے جو کچھ بیان کیا ہے اصلًا یہ وہی چیز ہے جس کو صحیح بخاری، صحیح مسلم اور مسن احمد بن حنبل نے شیخ عبدالحق دہلوی نے (جذب القلوب میں) بیان کیا ہے۔ فرق اتنا ہے کہ صحیح بخاری وغیرہ میں اجمال تھا۔ جس کو علامہ ابن قتیبہ دسنوی نے بالتفصیل بیان کر دیا ہے۔ رسول کے سیدہ طاہرہ علیہما السلام کا حضرت ابو بکر کے جواب پر غضب ناک ہونا اور ان سے تاوم وفات کلام وسلام کا ترک کر دینا اور شرکت جنازہ کی اجازت کا نہ دیا جانا ہی اصل واقعہ کی بنیادی چیزوں کی تشریح کتاب اللائحة والسياسة کی مذکورہ عبارت سے ہو رہی ہے۔ اس کے علاوہ خود حضرت عمر نے، حضرت عباس (عم رسلو) اور حضرت علی علیهم السلام سے کہا کہ مسئلہ فدک میں تم دونوں نے مجھے اور میرے پیش رو یعنی حضرت ابو بکر کاذب آئم (گنگار) غادر (یا غی) خان (غاصب) سمجھا۔

اس واقعہ کو کتاب نفس مناظرہ میں ایک سنی حالم علامہ سید نہال احمد نقوی نے بھی یہ کہتے ہوئے بیان کیا ہے کہ علامہ حائزی نے موعظ حسنة میں صحیح مسلم جلد دو صفحی ۹۱ سطر دو مطبوعہ نولکشور سے یہ عبارت نقل کی ہے۔

لها توفی رسول الله قال ابو بکر انا ولی رسول الله  
فهـما تطلب ميراثك من ابن أخيك و يطلب هذا ميراث  
امـوتـيهـ منـ بيـنـهاـ قـرابـتهاـ فـىـ كـاـذـبـ آـثـاـ غـادـرـأـ خـائـنـاـ۔

اس پوری عبارت صحیح مسلم کا ترجمہ علامہ حائزی کے حوالہ سے نفس

منظروں میں جو منہب شیعہ کی تردید میں بڑے زور شور سے لکھی گئی ہے مرقوم ہے۔ ترجمہ عبارت صحیح مسلم از قلم علامہ حارمی:

(حضرت عمر فرمائے ہیں، حضرت علی علیہ السلام اور عباس حعم رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے)

"جب رسول نے وفات پائی تو ابو بکر نے کہا میں رسول اللہ کا ولی ہوں پس تم دونوں آئے اے عباس تم تولیٰ نی سیراث بھیجے کے مال سے طلب کرنے لگے اور یہ (علی صلی اللہ علیہ وسلم) اپنی روجہ کا حن، سیراث پدری سے طلب کرنے لگے پس ابو بکر نے کہا کہ پیغمبر صلعم نے فرمایا ہے کہ ہم انبیاء سیراث نہیں چھوڑتے ہیں۔ ہمارا ترکہ صدقہ ہوا کرتا ہے۔ پس تم دونوں نے ابو بکر کو کاذب، غادر، خائن اور آخر شم سمجھ لیا۔ ان کی وفات کے بعد میں پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم اور ابو بکر کا ولی قرار پایا پس تم دونوں نے مجھے بھی کاذب، غادر، خائن اور آخر شم سمجھ لیا۔"

اب حمارے محترم مصنف ازالہ شک اور تمام انصاف پسند حضرات دیکھیں کہ انہوں نے یا ان کے امثال نے فیصلہ کر کے کہ فاطمہ زہرا علیہما السلام حکومت کے فیصلہ پر راضی اور مطمئن ہو گئیں بزرگانی دین اور علماء ملت کی انسانی معنبر کتابوں کو اور ان کے معتبر روایات کو کس بے ذریعی سے جھٹکایا۔ یہاں تک کہ صحیح بخاری، صحیح مسلم، مسند احمد بن حنبل کی کام بھی کوئی لحاظ نہ کیا اور اپسی سب کتابوں کو یک قلم مسترد کر دیا اور اپنی مس کھڑت خود ساخت اور نو تصنیف اور بے سر دیا بات کو لوپا کر کے سب کو نیچا دکھادیا۔

یہ کتابیں تو علی الاعلان کھڑ رہی ہیں کہ حکومت کا فیصلہ سن کر سیدہ علیہما السلام انسانی ناراضی اور غضب ناک ہوئیں نہ تاحدیات کام کیا نہ جواب سلام دیا یہاں تک کہ اپنے جنازہ میں هر رکت بھی گوارا نہ کی اور حکومت کے فیصلہ پر

فاطمہ زہرا علیہا السلام اور ان کے شوہر نے یہ فیصلہ کر لیا کہ فریق مخالف کاذب، آشم، غادر اور خائن ہے۔

ہم نے ازالہ الشک کے بعد ایک اور کتاب، نفس مناظرہ پڑھی ہے، جو حلاسہ سیدہ نبیال تقویٰ امریوجی نے اسی مسئلہ قذک پر حجامت حضرات شیخین میں تحریر فرمائی ہے ہم نے اور اس کتاب کاذب کبھی کیا ہے۔ کتاب نفس مناظرہ کو دیکھنے سے یہ معلوم ہوا ہے کہ مصنف ازالہ الشک نے اسی کتاب کے مصائبیں لے کر ان ہی چجائے تھوں کو دوبارہ چبا کر اپنے آپ کو مصنفین کے زمرہ میں شامل کر لیا ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ مصنف ازالۃ الشک نے "نفس مناظرہ" کے طول بیان کو مختصر کر دیا ہے ورنہ ہر بات وہی ہے۔

دو نوں نے سیدہ علیہا السلام کے غصب ناک ہونے سے انکار کیا۔ جو دراصل اپنی صحاب اور اپنی ہی تفاسیر و تواریخ کا انکار ہے۔ دو نوں نے کہا ہے کہ سیدہ علیہا السلام نے خود اپنے منہ سے نہیں کھا کہ میں غصب ناک ہوں۔

سیدہ علیہا السلام نے حضرات شیخین سے فرمایا کہ تم دو نوں نے مجھے غصبناک کیا اور حضرات شیخین بھی آپس میں کہہ رہے ہیں کہ ہم نے سیدہ کو غصب ناک کیا۔

حالاں کے غصبناک ہونے والا یہ اعلان تو نہیں کیا کرتا کہ اب میں غصبناک ہو رہا ہوں۔ اس کا عینظ و عصب دیکھنے والے ہی دیکھتے ہیں اور دیکھ کر بیان کیا کرتے ہیں۔ لیکن ہم نے دو نوں مصنفین کی یہ صند بھی پوری کردی کر فاطمہ زہرا علیہا السلام کا غصب ناک ہونا ان کے منہ سے دکھاؤ۔ ناظرین دیکھ لیں

کہ غصب ناک ہونے والی خاتون معلمہ خود شیخین سے فرار ہی بیس۔  
 اشهد اللہ وملائکتہ انکما استحظتمانی وما ارنیمانی۔  
 یعنی میں اللہ اور اس کے ملائکہ کو گواہ کرتی ہوں کہ تم دونوں نے مجھے غصبناک  
 کیا اور تم نے مجھے ناخوش کیا۔ پھر لطف یہ ہے کہ سیدہ علیہا السلام جن پر  
 غصبناک ہوئیں وہ بھی بجائے خود کمر رہے ہیں کہ ہم نے فاطمہ کو غصبناک کیا  
 ہے جیسا کہ دکھا چکے ہیں کہ حضرت عمر، حضرت ابو بکر سے فرار ہے، ہیں کہ۔  
 انطلق بنا الی فاطمۃ فانا قد اغضبنا۔

ہم کو فاطمہ علیہا السلام کے یہاں چلا چاہیے کیونکہ ہم نے ان کو غصبناک کیا  
 ہے۔

اسی طرح ہم صحیح مسلم سے یہ دکھا چکے ہیں کہ حضرت عمر فرار ہے، ہیں  
 علی ﷺ اور عباس سے کہ تم دونوں نے میرے اور ابو بکر کے فیصلہ فذک پر ہم  
 دونوں کو کاذب، آشم، عاذر اور خائن سمجھا۔

حضرت ام المؤمنین عائشہ فزار ہی بیس، عروہ ابن زبیر سے کہ جب  
 فاطمہ علیہا السلام نے حضرت ابو بکر سے اپنی میراث طلب کی تو حضرت ابو بکر  
 نے حضرت فاطمہ زہرا کو کچھ بھی دینے سے انکار کر دیا تو فاطمہ علیہا السلام ابو بکر  
 سے نلااض ہو گئیں اور بالکل کنارہ کش اور بے تعلق ہو گئیں اور انہوں نے  
 پھر کوئی کلام ابو بکر سے نہ کیا، یہاں تک کہ فاطمہ علیہا السلام کی وفات ہو گئی  
 اور فاطمہ بعد رسول ﷺ جہنمہ زندہ رہیں۔ جب ان کی وفات ہوئی تو ان کے  
 شوہر علی ﷺ نے شب میں ان کو دفن کیا اور ابو بکر کو شرکت جنائزہ کی اجازت  
 نہ دی (صحیح مسلم جلد ۲ صفحہ ۹۱ مطہر ۱۵۔ نوکشور)

تقریباً یہی عبارت ام المؤمنین عائشہ سے صحیح بخاری میں مندرج ہے

البته صحیح بخاری میں سیدہ علیہ السلام کے دفن وغیرہ کا کوئی ذکر نہیں۔ لیکن سیدہ کی نارا صنگی اور حضرت ابو بکر سے تادم وفات کنارہ کشی اور ترک کلام کا ذکر موجود ہے۔ علامہ سید نہال احمد (صاحب نفس مناظرہ) صحیح بخاری اور صحیح مسلم کو دیکھ کر جب کچھ بس نہ چلاتوہ ام المؤمنین حضرت عائشہ کو تو کچھ نہ کہہ سکے، لیکن ام المؤمنین نے جس عروہ ابن زبیر سے یہ سب ماجرا بیان کر دیا اور عروہ نے دوسروں سے بیان کیا، علامہ موصوف اس شخص میں کہ عروہ نے یہ راز کیوں کھولا، عروہ پر اس بڑی طرح سے برس پڑے کہ عروہ کو جھوٹا، حدیث ساز اور خارجی تک کہہ دیا، مگر اطاعت دیکھتے کہ اسی کتاب "نفس مناظرہ" میں مولوی حافظ مشود حسن، عالم اہل سنت، مدرس مدرسہ اسلامیہ، لشیری گیٹ دہلی نے جنہوں نے اس کتاب کی بہتری شدود میں مدح و شناکی کے تحریر فرمایا ہے کہ فاصل مصنف نے عروہ ابن زبیر کے بارہ میں جو کچھ لکھا ہے وہ بالکل غلط ہے۔ حضرت عروہ تمام محمد شین کے نزدیک نہایت ثقہ راوی ہیں۔ تذكرة الحفاظ صفحہ ۵۳ جلد ۱، تقریب التہذیب صفحہ ۳۲۳ وغیرہ کتب میں ان کی ثابت کو ذکر کیا گیا ہے۔

حاووہ جو سر پڑھ کر بولے

مصنف "نفس مناظرہ" نے عروہ کی تذليل و تکذیب میں صفات بصر دیئے اور خود ان کے عالم جو اسی کتاب پر مقدمہ ستائش لکھ رہے ہیں مصنف کی تردید کر رہے ہیں اور عروہ کو تمام محمد شین کے نزدیک ثقہ بتا رہے ہیں۔ کیا قرآن کریم انبیاء کی مسیر اس کی نفی کرتا ہے؟

غرض کہ ہر دو مصنف اپنی تمام کتابوں کو بالائے طاق رکھ کر یہ ثابت کرنے کی کوشش کر رہے ہیں کہ سیدہ علیہا السلام حکومت کے فیصلہ پر راضی ہو گئی تھیں۔ لیکن یہ کتنا غلط ہے، ہمارا کام دھکا وہ نہ تھا دھکا دیا۔

### لا اکراه فی الدین

لیکن ہم یہ پوچھنے کا حق تو رکھتے ہیں کہ جب صحابہؓ صیحہ نہیں تو یہ بتائیں کہ ہم کون سی کتاب پیش کریں۔ اب ایک کتاب خدا ہی باقی رہ جاتی ہے۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ یقول شاعر

ناوک نے تیر سے صید نہ چھوڑا زانہ میں  
ڑپے ہے مرغ قبلہ نما آشیانہ میں  
جب یہی ٹھان لیا ہو کہ ہم کسی سورت نہ نہیں گے تو کتاب خدا کی یات بھی  
کیسے مانی جائے۔

دونوں مصنف یہ فرماتے ہیں کہ قرآن کریم میں کوئی ایسی آیت نہیں ہے، جس سے پہ ثابت ہو کہ انبیاء کی سیرات و احوال کو پہچتی ہے۔ سبحان اللہ

قرآن کریم انبیاء کا نام لے کر ان کی وراثت دھکا رہا ہے۔

جاتی آیات قرآنی ایک نہیں چار ہیں، تاکہ سیدہ کی طرف سے چار شاہد عادل شہادت دیں۔ جب کہ چار شہادت قول کا ہونا شہادت کی حد آخر ہے۔

(۱) ورث سلیمان داؤد۔ (۱۶: ۲۷)

سلیمان علیہم السلام بیٹا اپنے باپ داؤد علیہم السلام کا وارث ہوا۔

(۲) وَإِنِّي خَفْتُ الْمَوَالِيَ مِنْ وَرَائِيٍّ وَكَانَتْ

امرتی عاقرًا فھب لی من لدنک ولیاً یرثشی و یرث من  
آل یعقوب واجعله رب رضیاً۔ (مریم ۶۰، ۵)

یعنی زکر کیا صلی اللہ علیہ وسلم نے کھا کہ (اسے پالنے والے) میں اپنے بعد بنی احتمام کے تصرف ناجائز سے ڈرتا ہوں، تو مجھے باوجود یہ کہ میں شایستہ بورڑھا ہوں اور میری زوجہ بھی یا مجھے ہے، مگر اپنی قدرت سے بیٹا دیدے جو میرا اور میرے بزرگوں کا وارث ہو۔

دونوں آیات صاف ہیں بشرطیکہ سنتے والا بھی صاف دل ہو۔ دونوں داؤد صلی اللہ علیہ وسلم اور زکر کیا صلی اللہ علیہ وسلم صرف ہانی ہیں۔ دونوں کی وراثت کا ان کے پیشوں کو پہنچنا دکھایا جا رہا ہے۔ کتب صحاح سے تو انکار تھا ہی، قرآن کریم بھی اس زد سے نہ بجا اور کہد دیا گیا کہ یہاں وراثت علم اور وراثت نبوت مزاد ہے، وراثت مال مزاد نہیں۔

حالانکہ دنیا حانتی ہے کہ علم اور نبوت وہ ترکہ نہیں ہے جو وارثوں میں تقسیم ہو۔ ایسے بھی نبی گذزے ہیں جن کی اولاد نبی نہیں ہوئی اور ایسے بھی نبی گذزے ہیں جن کا باپ نبی نہ تھا۔ نبوت تو منصب الھی ہے، جن کو وہ اس منصب کا اہل پیدا کرتا ہے، اسے عطا کرتا ہے۔ خواہ وہ نبی کا بیٹا ہو یا غیر نبی کا۔ خود ہمارے رسول صلی اللہ علیہ وسلم بھی نبی کے یہی نہیں ہیں۔ بلکہ بقوے معاذ اللہ کسی مومن اور خدا پرست کے بھی یہی نہیں۔ کسی نبی کی نبوت اور علم کا وارث تو شخص غیر نبی ہو سکتا ہے۔ اگر حضرت زکر کیا صلی اللہ علیہ وسلم کو محض نبوت اور علم کا وارث ہی درکار تھا تو دعا میں اس قید کی کیا ضرورت تھی کہ میرے ہلتے ہوئے سر اور میری زوجہ کے یا مجھ ہونے کے باوجود معجزانہ طور پر مجھے بیٹا ہی دے، جو میرے علم اور میری نبوت کا وارث ہو۔ اس صورت میں بیٹا ہونے

کی قید لانا محض بیکار تھی اور سیدھی دعا یہ تھی کہ خداوند مجھے اپنے اقرباء سے یہ ڈر ہے کہ وہ میرے علم اور میری نبوت کی کوششوں کو صانع کر دیں گے، لہذا تو میرے بعد بھی کسی کو نبی قرار دینا اور سلسلہ نبوت کو قائم رکھنا۔ اس کے علاوہ اگر ذوق صحیح سے کام لیا جائے تو حضرت زکریا علیہ السلام نے خداوند عالم سے صرف دو سوال کئے ہیں۔ ایک یہ کہ مجھے بیٹا دے، دوسرے یہ کہ اس کو نیک اور صلح کرنا، یہ نہیں کہ مجھے بیٹا دے تو وہ خود بخود تیرے عام قانون کی رو سے میراوارث ہو جائے گا۔ یہ کس قدر کھلی ہوئی بات ہے کہ دھا صرف بیٹا دینے اور اس کے نیک ہونے کی ہے۔ یہ نہیں کہ تو اس کو میراوارث بھی بنانا بلکہ یہ کہ بیٹا دینا تیرا کام ہے اوارث تو وہ خود بخود میرا ہو جائے گا۔

وارث ہونا اور بات ہے اور وارث کرنا اور بات ہے نبوت اور علم کے لئے وارث کیا جاتا ہے۔ خود بخود کوئی وارث نہیں ہوا کرتا۔ البتہ مال کی وراثت اقرباء کو عام قانون سے خود بخود پہنچتی ہے اور اقرباء وارث ہو جاتے ہیں۔

اگر مراد نبوت ہوتی تو یہ دعا کا جزو لازم تھا کہ  
ہب لی و لیاً واور شنہ۔  
مجھے بیٹا دے اور اس کو میراوارث بھی کر کیوں کہ یہ عین ممکن ہے کہ وہ نبی کا بیٹا ہوا اور نیک بھی ہو مگر وارث نبوت نہ ہو۔ کیونکہ نبوت کی وراثت وہ حقیقی

اور عام و راشت نہیں ہے کہ یہیں کو خود بخوبی جائے۔ یہ شان مرض و راشت مال کی ہے۔ جس کے لئے بیٹا ہوتا اور مرض دیندار ہون کافی ہے۔ دونوں آئیتوں پر غور کیجیئے۔

دونوں جگہ فعل و راشت کا فاعل و ارش یعنی سلیمان ﷺ اور مجیع ﷺ کو قرار دیا ہے۔ کی ایک جگہ بھی اللہ نے اپنی ذات کو فاعل نہیں قرار دیا یعنی یہ نہیں کہ اللہ نے سلیمان ﷺ کو دادو ﷺ کا وارث بنایا اور نہ یہ کہ زکریا ﷺ نے اپنے رب سے کہا کہ مجھے بیٹا دے کہ اس کو میرا وارث بنادے۔ دونوں جگہ وارث ہونا بیان کیا گیا ہے۔ خود بخوبی وارث ہونا، وارث مال کی بین دلیل ہے۔ ورنہ علم اور کتاب کی وارث کا ذکر قدرت نے اس طرح نہیں کیا کہ فلاں شخص وارث ہو گیا۔ وارث ہونا اور بیات ہے اور قدرت کا خاص انعام کرتے ہوئے وارث بنانا اور بات ہے۔ چنانچہ فرمایا جاتا ہے۔

شم اور شنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا۔  
پھر ہم نے وارث کر دیا کتاب کا ان لوگوں کو جن کو ہم نے اپنے بندوں میں کے چنان۔

یہاں چوں کہ قرابت واری کی بناء پر عام و راشت مالی کا ذکر نہیں ہے، بلکہ علم اور منصب میں جانشینی کا ذکر ہے، اس لئے یہ نہیں کہا کہ ہمارے چیدہ بندے وارث ہو گئے بلکہ یہ کہا کہ ہم نے چیدہ بندوں کو وارث بنایا۔ اگر ان دونوں کی علی اور منصبی جانشینی کا ذکر ہوتا تو یہاں بھی آئیتوں میں سلیمان ﷺ اور مجیع ﷺ کے وارث کے جانے کا ذکر ہوتا، خود بخوبی وارث ہو جانا نہ کہا جاتا۔

(۳) يوصيكم الله في اولادكم الذكر مثل حظ

(۱۱:۳) انتیشیں۔

یعنی اللہ تباری اولاد میں وراثت جاری کرنے کی وصیت کرتا ہے لہذا مرد کو دو عورتوں کے برابر حصہ ملے گا۔ ظاہر ہے کہ اس حکم کے عموم میں نبی کا کھینچ استثناء نہیں ہے۔

(۳) ولکل جعلنا موالی مما ترك الوالدان  
والاقربون۔ (۳۳:۳)

یعنی ہم نے والدین اور اقربیا کے ترک میں ہر ایک کے بلا استثناء ورث قرار دیئے ہیں۔ یہاں آیت میں اور بھی زیادہ صراحة موجود ہے کہ کوئی بھی مرنے والا ایسا نہیں کہ جس کی اولاد اور اقربیا وراث نہ ہوں۔ وہ مرنے والا خواہ امت میں سے ہو یا نبی ہو۔ اگر بالفرض انبیاء کی وراثت نہ ہوتی تو آیت کے لفظ کل کے بعد انبیاء کا استثناء بیان کیا جانا کتنا ضروری تھا، جو مطلقاً نہیں ہے۔

اب کسی کا یہ کہنا کہ مستثنیات قرآن میں اگر نہیں، میں تو شریعت میں موجود ہیں۔ مثلاً کسی کی اولاداً گر کافر ہو تو وراث نہیں ہوتی۔ علام ہو تو علام وراث نہیں ہوتا۔ اسی طرح ہو سکتا ہے کہ نبی کی اولاد اور اقربیا بھی وراث نہ ہوں۔

میں کھوں گا کہ تقریر بالا ظاہر خوش آئند ہے۔ لیکن قطعاً بے محل اور حرفاً غلط ہے۔ کیوں کہ آیت نے یہ نہیں سمجھا کہ مرنے والے کی تمام اولاد اور اقربیا وراث ہوں گے بلکہ یہ کہما ہے کہ تمام مرنے والوں کی اولاد اور اقربیا وراث ہوں گے جس کے معنی صاف ہیں کہ اقربیا میں ایک دوسرے پر ترجیح ہو سکتی ہے۔ لیکن مرنے والوں میں یہ کوئی امتیاز نہیں کہ کسی مرنے والے کی

وراثت جاری ہوا اور کسی کی نہ ہو۔ اچھی طرح غور کجھے وارثان میں استثناء ہو سکتا ہے کہ کسی کو نہ اور کسی کو نہ ہے۔ لیکن مرنے والوں میں کسی کا استثناء نہیں۔ جو بھی مرے گا اس کا ترکہ اس کے قرابت داروں کو ضرور ہے گا۔  
 (آیت) ہم نے ہر ایک مرنے والے کے وارث قرار دیئے ہیں۔ اس میں نبی اور غیر نبی سب شامل ہیں۔ اگر وارثان میں سے کافر، علام یا قاتل کو ورثہ نہیں ملتا۔ تب بھی متوفی کا ترکہ ہے گا اقریبائی کو۔ لہذا وارثان کے استثناء ترجیح اور تخصیص کی مثالیں مخصوص فریب ہیں۔ آپ کو ضرورت تھی مورث کا استثناء دھانے کی کہ فلاں متوفی کا ترکہ اقیر ہاگو نہ ہے گا اور فلاں کا ترکہ اقیر یا کو نہ پہنچے گا بلکہ وہ صدقہ ہو گا۔ لیکن آپ اس فی مثال لا نیں کہاں سے، آپ کے پاس ہر پھر کروی ایک حدیث ہے کہ انبیاء کے وارث نہیں ہوتے۔

حدیث "نَحْنُ مَعَاشِرُ الْأَنْبِيَاءِ" کو سیدہ علیہما السلام نے حدیث رسول ﷺ نہیں ماناد بلکہ حدیث راوی قرار دیا۔

اس حدیث کا فیصلہ جو سراسر مخالف قرآن ہے، سیدہ علیہما السلام کر چکیں کہ یہ حدیث رسول ﷺ نہیں ہے بلکہ حدیث راوی ہے۔ اگر یہ حدیث رسول ﷺ ہوتی تو علی ﷺ وفا طمہ علیہما السلام اس سے لامع کیسے رہ سکتے تھے اور خود رسول ﷺ کو لا علم کیسے رکھ سکتے تھے۔ پھر یاپ کی حدیث سن کر سیدہ علیہما السلام، حضرت ابو بکر اور حضرت عمر سے کیوں غصہناک اور ناراضی ہوتیں۔

الریہ خصینا کی اور نارا صنگی معاذ اللہ سیدہ علیہما السلام کے حریص مال دنیا ہونے کی بناء پر ہوتی توجہ غیظ و غضب، خاکم بد ہن اپنے باپ ﷺ پر ہوتا۔ لیکن یہ تو کسی نے جھوٹوں بھی نہیں کھا کہ سیدہ علیہما السلام اپنے باپ ﷺ پر خصینا ک ہوئیں بلکہ سیدہ نے تو یہ کھا کہ میں تم دو نوں کی اپنے باپ ﷺ کے شکایت کروں گی۔ جس کے معنی بالکل صاف ہیں کہ پیش کردہ حدیث سیرے باپ ﷺ کی نہیں ہے بلکہ تمہاری لپرسی ہے۔

قرآن کریم کی ان چار شہادتوں کے ہوتے ہوئے، جن میں دو نوں خاص نبی ہی کی وراشت بتا رہی ہیں اور ہر مستحقی کی وراشت کا اعلان کر رہی ہیں، جن میں نبی کی وراشت کا نہ ہوتے ہا کوئی ذکر نہیں۔ کسی مسلمان کا یہ کہنا کہ انبیاء کی وراشت کا قرآن میں کھینڈ کر نہیں، لتنا تعجب خیز ہے۔ حالانکہ اگر قرآن کریم میں خاص طور پر کسی ایک مجھے بھی نبی کی وراشت کا ذکر نہ ہوتا اور صرف عام فانوں وراشت پر اکتفاء کیا جاتا ہے بھی اس بناء پر کہ وراشت سے نبی کو کھینڈ مستثنی نہیں کیا۔ نبی کی وراشت ثابت تھی، جے جا یک دو مثالیں قرآن کریم نے نبی کی وراشت کی بھی دوے دیں۔

ہم نے قرآن کریم سے چار شہادتیں پیش کر لئے ثابت کر دیا کہ ازوئے قرآن حکیم انبیاء کی وراشت صحیک اسی طرح جاری ہوتی ہے، جس طرح عام مومنین کی۔ اب جس کو اختلاف ہو وہ ہمیں قرآن کریم سے ایک جلد ہی ایسا دکھادے، جس سے انبیاء کی وراشت کی نعمی کا کھینڈ شاید ہی پایا جائے۔ غالباً اسی وجہ سے علامہ شبی نے الفاروق میں اس حدیث کو عمر ضم بھث نہیں قرار دیا بلکہ اپنا تمام تر زور استدلال اس پر صرف کیا ہے کہ فدک آنحضرت ﷺ کی ملکیت ذاتی نہ تھا۔ بلکہ دوسرے تمام علاقوں کی طرح آنحضرت ﷺ فدک کے بھی مستولی تھے اور فدک بھی اسی طرح اسلامی ریاست کا جز

تھا، جس طرح دوسرے مفتوحہ علاقے۔ یعنی علامہ شبی کے نزدیک فدک میں مسئلہ وراثت جاری نہ ہونے کی وجہ یہ نہ تھی کہ نبی کا کوئی وارث نہیں ہوتا بلکہ وجہ یہ تھی کہ سرکار اس مستدعیہ فدک کے مالک ہی نہ تھے جو اس میں کوئی وارث ہوتا۔

یہ ظاہر ہے کہ اگر مرنے والا نبی ہو یا غیر نبی، محض ایک چیز کا امیں اور متولی ہے تو وہ چیز اس کے وارثوں پر تقسیم نہیں ہو سکتی۔ لیکن سیدہ علیہ السلام کے فریق مقابل نے تقویہ کہیں بھی نہیں کھا کر تم بیٹھی ہو کر جو باپ کی وراثت چاہتی ہو، وہ تمارے باپ کی ملکیت ہی نہ تھی۔ وہاں جواب تو یہ دیا جا رہا ہے کہ یہ بات انبیاء سے مخصوص ہے کہ ان کا کوئی وراث نہیں ہوتا جیسا کہ "خُن معاشر الانبیاء" کے لفظوں سے بخوبی ظاہر ہو رہا ہے کہ جس ترکہ میں عام مومنین کے اقرار وراثت ہوتے ہیں اگر ویسا ہی ترکہ نبی کا ہو تو نبی کا کوئی وراث نہ ہو گا۔ عام مومنین کا وہی ترکہ وارثوں کو ملتا ہے جو اس کی ملکیت ہوتا ہے۔ اگر فدک آنحضرت ﷺ کی ملکیت ہی نہ تھا تو یہ حدیث خود بخود بے معنی ہو گئی۔ اس صورت میں بالکل صریح یہ جواب دیا جاسکتا تھا کہ بت رسول ﷺ! موقوفہ میں کب کوئی کسی کا وراثت ہوتا ہے؟ فدک توجہ نہاد موقوفہ ہے۔ اس میں وراثت کیسی؟ لیکن حدیث "خُن معاشر الانبیاء" کو پیش کر کے انبیاء کی اس خصوصیت کو پیش کرنا کہ ان کا کوئی وراث نہیں ہوتا صاف بتا رہا ہے کہ حاکم وقت اور ان کے مشیر کو فدک کے ملکوں کے رسول ﷺ ہونے سے انکار نہیں ہے۔ ان کا موقف تو صرف یہ ہے کہ نبی کی یہ خصوصیت ہے کہ وہ اپنی زندگی میں کسی چیز کا مالک ہونے کے باوجود اپنے بعد کی کو وراث نہیں بناتا۔ مجھے انتہائی تعجب ہوتا ہے کہ جو بات صحابہ کبار اور سیدہ ظاہرہ

علیہ السلام کے مقابل کو بھی نہیں سمجھی وہ بات پس از مدت دراز مشتبے کہ بعد از جنگ بیاد آیا۔

کے طور پر یاد آئی۔ حقیقت یہ ہے کہ اگرچہ قرآن کریم ہر مسئلہ کی تفصیل کی ذمہ داری نہیں لیتا لیکن اتمام محبت کے لئے اس نے اس مسئلہ کے ہر پہلو کو واضح کیا ہے۔ قرآن کریم نے پورے طور پر یہ بھی واضح کر دیا کہ انہیاء کے متزو کہ میں و راشت یقیناً جاری ہوتی ہے۔ جس کو ہم بیان کر چکے۔ اب قرآن کریم سے فدک کا مملوک رسول ﷺ ہونا یہ ہے۔

از روئے قرآن فدک مملوک رسول ﷺ تھا

یہ ظاہر ہے کہ باقی اسلام اور دین اسلام کو حکم و بیش جو بھی علاقہ ملا وہ کفار ہی کے قبضہ سے برآمد ہو کر ملا۔ یعنی کفار ہی سے حاصل ہوا۔ اس کے حصول کے دو طریقے رہے ایک یہ کہ مسلمانوں کی کفار سے جنگ ہوئی اور جہاد و قتال سے وہ علاقہ فتح ہوا۔ دوسرا طریقہ یہ ہے کہ کفار نے جہاد اسلامی سے مرعوب ہو کر بغیر جہاد و قتال کے اپنا کوئی علاقہ مصالحانہ انداز میں خود سرکار کو پیش کر دیا۔ قرآن کریم نے ان دونوں صورتوں کے احکام الگ الگ بیان کئے اور نام بھی ان دونوں طریقوں کے الگ الگ رکھے۔ جو چیز یا جو علاقہ مسلمانوں نے قتال کر کے حاصل کیا اس کا نام غقیقت قرار پایا اور اس میں پاچوال حصہ رسول اور آل رسول کا قرار دیا گیا۔ جو علاقہ بغیر جنگ و جدال کے حاصل ہوا اس کو انتقال اور فی کے لفظوں سے تعصیر کیا گیا وہ کل کا کل رسول کی ملکیت کاملہ قرار دیا گیا اور بتا دیا گیا کہ اس میں رسول اور اقریار رسول کے سوا عامۃ المسلمين کا کوئی حق نہیں۔ پہلی صورت کا ذکر دسویں پارہ کی پہلی آیت

میں ہے۔

واعلموا انما غنمتم مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ خَمْسَهُ وَالرَّسُولُ  
وَلَذِي الْقَرِبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ وَابْنُ السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ  
أَمْنِتُمْ بِاللَّهِ۔ (۴۱:۸)

یعنی جان لو کہ جو چیز بھی تم لوگ بطور غنیمت پاؤ اس کا پانچواں حصہ اللہ کا اور  
رسول کا اور رسول کے اقرباء کا اور ان کے یتیموں، مکملین اور مسافروں کا ہے  
اگر تم اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔ باقی چار حصوں کا موجودہ ترتیب قرآن میں کوئی  
ذکر نہیں ہے حالانکہ ظاہر ظاہر ہونا چاہیے تھا لیکن قرآن کریم کی موجودہ  
ترتیب چونکہ مطابق تنزیل نہیں ہے اس لئے تسلیل آیات میں فرق آگیا  
ہے اور کہیں کی آیت کہیں ہو گئی ہے۔ باقی ماندہ چار حصوں کا ذکر کہ وہ کس  
کس کے لئے ہیں، یہاں تو نہیں پایا جاتا اللہ سورہ حشر میں ملتا ہے۔

لِفَقَرَاءِ الْمَهَاجِرِينَ الَّذِينَ ... الخ (۸:۵۹)

یہاں یہ تصریح ہو رہی ہے کہ خس کے بعد چار حصے مہاجرین، انصار اور ان کے  
بعد زمرہ مسلمین میں داخل ہونے والوں کے لئے ہیں۔ یہ ذکر تو مکمل اس مال کا  
ہوا جو مسلمانوں نے جنگ کر کے حاصل کیا اسی وجہ سے قرآن کریم نے  
”غمتم“ کہہ کر اس کو مسلمانوں کا حاصل کردہ مال بتایا یعنی مسلمانوں یہ مال تم  
نے حاصل کیا۔ اب رہاوہ علاقہ جو بغیر جنگ و تباہ کے لغایہ خود پیش کیا  
اس کو غنیمت نہیں سمجھا گیا نہ اس کے حصول کی نسبت مسلمانوں کو مقاطب  
کرتے ہوئے یہ سمجھا گیا کہ مسلمانوں یہ تم نے حاصل کیا ہے بلکہ قرآن کریم میں

اس کے بارہ میں یہ ارشاد ہوا  
ما افَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ ... الخ

یعنی وہ شے ہے جو اللہ نے اپنے رسول ﷺ کو دلائی ہے اسی وجہ سے اس کو انفال اور فیض گیا ہے۔ انفال جمع ہے نفل کی اور نفل رکھتے ہیں عطا کردا اور ہبہ کردا چیز کو جو ایک طرح سے توزین میں ہو۔ ناظرین دیکھ پکے ہیں کہ مال غنیمت میں رسول ﷺ اور آئل رسول علیہم السلام کا صرف یا بچوال حصہ ہے لیکن انفال کے بارہ میں سورہ انفال کی پہلی آیت پڑھ کر رکھتے

### یسئلونک عن الانفال

اے رسول ﷺ! تم سے مسلمان انفال کے بارہ میں دریافت کرتے ہیں کہ یہ کس کا حسن ہے اس حملہ کو آئندہ اہل بیت علیہم السلام نے اس طرح پڑھا ہے۔

### یسئلونک الانفال

یعنی اے رسول ﷺ! مسلمان تم سے انفال بھی مانگتے ہیں بہر حال اب قدرت کا صریح جواب سنئے۔

قل الانفال لله والرسول فاتقوا الله واصلحوا ذات  
بینکم و اطیعوا الله و رسوله ان کتم مومنین۔ (۱:۸)

اے رسول ﷺ! ہم وہ کہ انفال صرف اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی چیز ہیں تم لوگ خدا سے ڈرو، اپنی اصلاح کرو اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اگر تم مومن ہو۔

مال غنیمت میں جب یا بچوال حصہ رسول اور ان کے اقربا کا بیان کیا تھا وہاں بھی یہی الفاظ تھے کہ اگر تم ایمان رکھتے ہو اور یہاں انفال کو کہو تو رسول ﷺ کی ملکیت قرار دے کر وہی الفاظ فرمائے کہ اگر تم مومن ہو۔ سیری سمجھ میں نہیں آتا کہ قرآن کریم کی اس صراحت صريح کے بعد

کہ انفال صرف اللہ اور رسول ﷺ کے لئے ہے، یہ کھنے کی بہت کیسے ہوتی ہے کہ رسول ﷺ اس کے مالک نہ تھے۔ کسی کی حمایت کے جذبہ میں اللہ رسول، قرآن اور اہل بیت علیم السلام، ہر چیز کو پس پشت ڈال دینا کہاں تک درست ہے۔ دنیا کے اصول تمدن اور نظام سلطنت کو اصول الیہ اور آیات قرآنیہ کا مقابل قرار دنا، یہ کھاں کی دینداری ہے۔ آیات قرآنیہ سے پتہ چلتا ہے کہ بعض لوگوں نے عدد رسول میں بھی یہ اعتراض کیا تھا کہ انفال اور نفع جو غیر جنگ کے حاصل ہوئے بین ان میں ہمارا حق کیوں نہیں ہے۔ اس اعتراض کا جواب خداوند عالم نے قرآن کریم میں دیا اور فرمایا **وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَحْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رَكَابٍ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَسْلِطُ رَسُولَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ** (۶:۵۹)

یعنی جو جائیداد اللہ نے اپنے رسول کو کفار سے والائی ہے اس پر تم نے چڑھائی نہیں کی تھی تم نے اس پر اپنے گھوڑے، اونٹ نہیں دوڑانے تھے (اس میں ہمارا حق کیوں ہو) یہ تو اللہ کا کرنا ہے۔ وہ جس پر چاہتا ہے اپنے رسولوں کو سلط کر دیتا ہے۔

**وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَئٍ قَدِيرٌ**

اور اللہ ہر شے پر قادر ہے۔ پھر فرماتا ہے

**مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ إِلَّا فِي الْقَرْبَىٰ وَلَلَّهُوَ الرَّسُولُ وَلَذِي الْقَرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ كَمْ يَكُونُ دُولَةٌ بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْٰ وَمَا أَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ**

## شدید العقاب۔ (۷:۵۹)

یعنی گاؤں والوں سے جو جائیداد بغیر جنگ کے اللہ نے اپنے رسول کو دلانی ہے پس وہ اللہ کے لئے ہے اور رسول کے لئے اور رسول کے قرابت داروں اور ان کے گھر ان کے یتیموں، مسکینوں اور مسافروں کے لئے ہے تاکہ وہ دولت تمہارے مالداروں میں گھومتی نہ رہے اور دیکھو جو چیز تم کو رسول دیں وہ لے لو اور جس چیز سے تمہیں روکیں اس سے الگ ٹھلک رہو اور خدا سے ڈلو یقیناً اللہ کی سزا بڑی سخت ہوتی ہے۔

اس آیت کو دسویں بارہ کی ابتدائی آیات سے ملائیے یاں غنیمت میں پانچواں حصہ رسول اور اقرباء رسول کا جن الفاظ میں معین کیا گیا ہے۔ یہاں مال فی میں گل کا گل حصہ بالکل انہی الفاظ میں صرف ان ہی حضرات کا معین کیا گیا ہے اور یہ امر فریقین میں مسلم ہے کہ حسن کے سلسلہ میں ذوقی القرنی، یتامی، ساکین اور ابن السبیل صرف خاندان رسالت کے افراد کو کھا گیا ہے۔ جس طرح مال غنیمت کے پانچویں حصہ میں چھ نام لیے گئے ہیں اللہ رسول ذوقی القرنی - یتامی - ساکین - ابن السبیل - اسی طرح یہی چھ نام مال ف (جو بغیر جماد کے ملے) میں لئے گئے ہیں فرق صرف یہ ہے کہ غنیمت میں ان کا حصہ ہے (بعی پانچواں) اور فی گل کا گل ان کا ہے پھر یہ تنہیہ صاف صاف کی جا رہی ہے کہ مسلمانو! صرف وہ چیز لو جو رسول ﷺ تم کو دیں اور جس چیز کے بارہ میں وہ تم کو بے تعاق رکھیں اس سے دوڑ رہو۔ اور اللہ کے سخت عذاب سے بچو۔ قرآن، تفسیر، سیزت اور تاریخ کا یہ پہلو فریقین میں مسلم اور بے اختلاف ہے کہ فدک (گاؤں) یہودیوں کی طرف سے بغیر کسی حرب و ضرب کے حاصل ہوا تھا۔ اس لیے وہ خالصتاً رسول ﷺ کی ملکیت قرار پایا اس

میں اقرباء رسول ﷺ کے سوا عامۃ المسلمين کا کوئی حق نہ تھا۔ قرآنی شواہد صاف و صریح موجود ہیں۔

**حضرت ابو بکر و عمر نے بھی فدک کو مملوک رسول ﷺ کے تسلیم کیا۔**

یہی وجہ ہے کہ حکومت نے بھی اس کے مملوک رسول ہونے سے انکار نہیں کیا بلکہ ملکیت رسول تسلیم کرتے ہوئے یہ کہا کہ انبیاء کی یہ خصوصیت ہے کہ ان کے مال یہی وراثت جاری نہیں ہوتی۔ انبیاء کی یہ خصوصیت تو اسی حالت میں ہو سکتی ہے جبکہ وہ اپنی زندگی میں تو مالک کامل ہوں لیکن ان کے نبی ہونے کی وجہ سے ان کے بعد وہ ملکیت وراثت نہ بنتے بلکہ صدقہ قرار پاتے اگر حضرات شیخین کے نزدیک فدک مملوک رسول ہی نہ تھا تو جواب میں اس حدیث کا پیش کرنا قطعاً غلط تھا کیونکہ مرنے والا اگر بھی زندگی میں خود ہی کسی چیز کا مالک نہ تھا تو اس کی اولاد کو وہ چیز کیسے مل سکتی ہے یہاں عدم وراثت کا سبب مرنے والے کا نبی ہونا نہیں ہے بلکہ اس کا مالک نہ ہونا ہو گا۔

اگر حکومت کے نزدیک فدک رسول کی ذاتی چیزیں ہی نہ تھی تو سیدہ طاہرہ کے اس دعویٰ پر کہ میرے باپ نے فدک مجھے ہبہ کیا تھا ہبہ کے گواہ کیوں طلب کئے گئے اور گواہوں کو ناکافی کیوں قرار دیا گیا۔ پھر سیدہ کے دعویٰ وراثت پر انبیاء کی یہ خصوصی کیفیت کیوں بیان کی گئی کہ نبی کا کوئی وارث نہیں ہوتا اس صورت میں تو یہ تمام باتیں بالکل غلط ہوئیں صحیح جواب تو یہ تھا کہ بنت رسول! ہبہ ہو یا وراثت یہ تو اس وقت ممکن ہے کہ جب مورث کسی

چیز نکمال کا فدک تو رسول کی ملکیت ہی نہ تھا۔ لیکن یہ ہرگز نہیں سمجھا گیا بلکہ قضیہ فدک کا فیصلہ جو کچھ بھی کیا گیا مملوک رسول ملکیت مان کر کیا گیا۔ فدک مملوک رسول نہ تھا یہ بات پسروں طریقہ کی جانب سے نہیں بلکہ مریدوں کی اختراع ہے۔ ”پسروں نبی پرند مریدوں میں پراند“ کا مضمون ہے۔

فدک کے قضیہ میں ہمارے برادران دور حجی اختیار کر رہے ہیں۔

یعنی کبھی یہ کہتے ہیں کہ فدک مملوک رسول ہی نہ تھا تو وراشت کیے جاری ہوتی۔ دوسری طرف یہ کہتے ہیں کہ انبیاء کی یہ خصوصیت ہے کہ ان کے ترک میں سیراث جاری نہیں ہوتی۔ ظاہر ہے کہ یہ ونوں رخ ایک دوسرے سے مختلف اور متصاد میں کیوں کہ اگر وہ مملوک رسول نہ تھا تو انبیاء کی خصوصیت کا کوئی سوال نہ رہا۔ یہ تو ہر مرنے والے کے لئے ہے کہ جو چیز اس کی ملکیت نہیں اس میں اس کے اقرباء کئے وراشت کیسی؟ وہ چاہے نبی ہو یا غیر نبی اور اگر عدم تواریث محض نبی ہونے کی وجہ سے ہر تو ملکیت نبی ہونے سے انکا علاط۔

حقیقتاً یہ دور نبی اس لئے اختیار کی جاری ہے کہ مقابلہ کو ہر ایک رخ کمزور محسوس ہو رہا ہے۔ اس لئے کوشش کی جاتی ہے کہ کسی نہ کسی ڈھب سے بات بن جائے۔ لیکن یہاں بات بننے کے باعث بگرتی ہی جاری ہے کیوں؟

قرآن کریم نے ہر رخ کو علاط اور باطل قرار دے دیا

قرآن کرم نے انبیاء کا نام لے لے کر ان کی اولاد کو وارث بتا دیا۔ پھر کلیہ پیش کر کے نبی اور غیر نبی ہر متوفی کی وراثت کو بیان کر دیا۔  
ولکل جعلنا موالی مما ترك الوالدان والاقربون۔  
(۳۳:۳)

مال باب اور اقرباء کسی کے بھی ہوں، ہم نے ہر مرنے والے کے وارث قرار دیئے۔ اس لفظ کل میں نبی اور غیر نبی سب آگئے۔ جیسا کہ ہم اس سے پہلے بیان کر چکے ہیں۔ اب رہا فدک کا مملوک رسول ہونا، اس کی بھی قرآن نے جا بجا تصریح کر دی اور بتا دیا کہ امثال صرف خدا اور رسول کے لئے، میں نیز فرمادیا کہ گاؤں والوں سے جوز میں ہم نے اپنے رسول کو ولائی ہے اس پر چونکہ تم نے کوئی چڑھائی نہیں کی اس لئے وہ صرف رسول کی چیز ہے اس میں تمہارا کوئی حق نہیں۔ تمہارا حق تو اس شئے میں ہے جس کو تم نے لاطیب طریق حاصل کیا ہو اور اس قبال میں بھی جو نکہ رسول اور آل رسول کے مسامعی اور کارہائے نمایاں تم سے بہت زیادہ، میں اس لئے مال غنیمت کا پاپوں حصہ ان سے مخصوص ہے۔

## فدرک کے مملوک رسول ہونے کی ایک اور واضح دلیل

یہ تو ظاہر ہے کہ مفتوحہ علاقے ہوں یا صلح سے حاصل کئے گئے ہوں وہ سب علاقے نبی ہی کے زیر انتظام آئے اگر ان دونوں قسم کے علاقوں کی حیثیت ایک تھی اور رسول ﷺ کی بھی علاقے کے مالک کامل نہ تھے اور سرکار ﷺ دونوں قسم کے علاقوں کے محض متولی تھے اور فدرک کی حیثیت دوسرے علاقوں سے مختلف نہ تھی تو پھر کا وجہ ہے کہ معصومہ علیہ السلام

بنے پوری ریاست اسلامیہ سے قطع نظر کر کے صرف ایک گاؤں (فڈک) پر اپنا  
حق مسخر کیا اور دوسرے بادلو امصار پر جو ایک پورا ملک تھا کیوں دعویٰ نہ  
کیا۔ اس کے علاوہ فڈک کے بارہ میں قرآن مجید نے یہ سمجھ کر "صلاناًو! گاؤں  
وَالْوَلَنَّ سے جو شے ہم نے اپنے رسول کو دلائی یہے اس پر تم نے لکھوڑے  
دُوڑَانَّ نَذَوِنَت" اس مخصوص علاقہ کی کون سی تخصیصی حیثیت ظاہر کی؟ اگر  
قرآن کریم کے ان الفاظ کے بعد بھی نبی ﷺ اس علاقہ فڈک کے متولی ہی  
رہے تو متولی تو سرکار ﷺ ان علاقوں کے بھی تھے جو جہاد سے حاصل ہوئے  
تھے۔ فڈک کی حیثیت میں کیا کیا تخصیص ہوئی؟

فڈک کو خود حضرات شیخین نے اور ان کے بعد تمام علماء  
الہلسنت نے خالصہ رسول ﷺ تسلیم کیا ہے۔

الفاروق میں علامہ شبیلی نے خود بھی فڈک کو خالصہ رسول ﷺ تسلیم کیا  
ہے اور حضرت عمر کا بھی یہ قول لکھا ہے۔  
فَكَانَتْ خَالِصَةً لِرَسُولِ اللَّهِ

یعنی حضرت عمر نے فرمایا کہ فڈک خالصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کا تھا  
پھر فرماتے ہیں اس میں شبہ نہیں کہ حضرت عمر اس آیت کی بنابری  
مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ.....  
الخ

فڈک وغیرہ کو آنحضرت ﷺ کا خالصہ سمجھتے تھے لیکن اس قسم کا خالصہ جو زادتی  
ملکیت نہیں ہوتا۔

یہ بات کس قدر افسوسناک اور مستضاد ہے کہ فڈک رسول ﷺ کا خالصہ

بھی تھا مگر رسول ﷺ کی ملکیت نہ تھا۔ اگر خالصہ تھا تو ملکیت کیوں نہ تھا اور اگر ملکیت نہ تھا تو خالصہ کیوں تھا۔

اس کے بعد علامہ شبیلی فرماتے ہیں "حضرت عمر بار جو دس کے کفر کو خالصہ سمجھتے تھے تاہم آنحضرت ﷺ کی ذاتی جائیداد نہیں سمجھتے تھے جس میں وراشت جاری ہوا اور اس وجہ سے اس کے قبضہ کا سخت صرف اس کو قرار دیتے تھے جو رسول اللہ ﷺ کا جانشین ہو۔ چنانچہ حضرت ابو بکر اور خود اپنے قبضہ کی وجہ بتائی۔"

علامہ موصوف کی عبارت بالا سے یہ ظاہر ہو رہا ہے کہ حضرات شیخین نے فاطمہ زہرا علیہما السلام کو حق دار فدک نے قرار دینے کے بعد فدک پر اپنے اپنے زناز خلافت میں خود اپنا تصرف رکھا۔ اور یہ تحریر لکیا کہ جس طرح آنحضرت ﷺ فدک کی آمد فی اپنے مگر والوں پر خرچ کرتے تھے بالکل اسی طرح کا حق ہمیں بھی ہے کہ ہم بھی اس کی آمد فی کو اپنے ذاتی مصارف اور غایبی اخراجات میں لا نہیں کیوں کہ ہم نبی ﷺ کے جانشین ہیں۔

یہاں یہ بات ذہن میں رکھنے کے لائق ہے کہ حضرت عمر اور ان کے پیش رو حضرت ابو بکر نے فدک کو خالصہ رسول کہا اور سمجھا بھی مگر کب اور کیوں؟ ایک وقت تو وہ تھا جب فاطمہ زہرا علیہما السلام فدک کے خالصہ رسول ﷺ اور ملکیت رسول ﷺ ہونے کی بناء پر اپنے حق کی دعوے دار تھیں اس وقت فریق ثانی یعنی حکومت وقت نے فدک کو صدقہ قرار دیا تھا۔ اور نبی ﷺ سے یہ قول منسوب کیا تھا کہ ہم انبیاء اور ائمہ نہیں بناتے۔

### ماترکناہ صدقۃ

ہم جو چھوڑ جائیں وہ صدقہ ہے لیکن جب فدک کے راستے نے معصومہ علیہما

علیہ السلام کو ہٹا دیا گیا تواب وہ رسول ﷺ کی وفات کے بعد بھی اسی طرح  
ظالمین کا ایک دلخواہی کی جاتی رہی اور اس کی حالت طلبی میں خالصہ رحلی خدا  
مکاروں کا لعنة حمل میں وہ شدت جانچی اندھے پر کاحد رسول ﷺ کی کہتے ہیں کہ تم حقوقِ علیہ  
وقتھوں کی طرف منتکھن کرنا جو اپنی کامیابی میں ایک احمدانہ بھروسہ تھا۔ ملکہ اور سلطان  
خاموش۔

اس کے بعد علامہ شبی الفاروق میں فرمائے ہیں اہل صلیٰ بہی فکر مکان کا  
ذو جستین بیوی تاجی علامہ عطاء اللہ فاروقی کا نفعاً شاتر نہیں علیہ اذائل کے اذائل کی افکر کی کی  
کوئی ایک واضح صورت نہ تھی کہ آسانی میں یہ کھل جاسکتا کہ وہ رحلی شریعت کی  
ذاتی ملکیت تھی یا نہ تھی بلکہ فکر کا ایکیں وہ مخلوق اور نظرِ احتجاج پر ہے ایک فکر ملکیت یہ  
بیان کرنا کہ وہ نبی ﷺ کی نیکی کا ایکیں تھیں اور اس فکر کا بہت بہت بہت ہے کہ  
سرکارِ شریعت کی کمیں متحمل رکھیں لیکن خارجہ مونہمودت اس کے خارجہ میں کیا  
ہے کہ بہتر کر کوئہ مملوک و اسیں خالق کی طلاق کرنے تو فرماں کریم نکستہ است بیان کی  
ملا لفاء اللہ علیی بریکلیہ معنیہ ان فحیا و جفتہ سے بالغ (سوہہ جشن) یا  
شیخی حلقہ میں (فکر) انتہی فہرست تہوار لے چالیں کے پس پر سول مشتمل کو کفار  
یا کوئی قحطیہ بخواہیں اسے ایک ہمیں مبارک کیا و غیرہ ہے تین تو ایک دو تین تھیں  
خاختہ ہے جس کو ولادیت سے اپنے دھریوں سے خارج کرنے کیست اور یعنی وہیں نہیں وہ طلاق  
قرآن، کریم اور حدایت اللہ عزیز بکھرا ہے بھل پڑنے تو فرخی کسی کا حق مقتضی ہے  
کہ فرکلادو جنگل نہیں تھا بلکہ بہت کے نیکوں سے خود فوچتیں کیا ہے جسیں یہیں فوجی  
و عربی اور قبیلہ عالم رہیں لیکن فکر کو یہ اخیرت شریعت کے نہیں میدار کی کہ تیجے  
نہیں کیا جائیں بلکہ لاتیں لے دیں جائیں لیکن وہ نہ ہے بہت تریکیں اسی طبقہ میں  
لے لیا جائیں تو صرف کسی جنگل کی افکر کو کسی کھلاتا تھا۔ شریعت کے نہیں جائیں میدار کی کہ

کے لئے مخصوص کریا تھا اس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ آنحضرت ﷺ نے حکم خدا کے بغیر خود اپنی مرضی سے فدک کو اپنے مصارف کے لئے مخصوص کر لیا تھا۔ ورنہ اللہ کی یہ کوئی قرار داد نہ تھی۔ یہ جملہ رسول ﷺ کے لئے کس قدر تو یہنہ آمیز ہے جب کہ قرآن واضح طور پر بتارہا ہے کہ  
**قل الانفال لله والرسول**

اسے رسول ﷺ کہہ دو کہ انفال صرف اللہ اور رسول ﷺ کے لئے ہیں  
**ما افء الله على رسوله منهم**

یہ علاقہ کفار سے اپنے رسول ﷺ کو اللہ نے دلایا ہے۔

اللہ توبار بار یہ کہے کہ رسول ﷺ کا حق ملکیت ہم نے مقرر اور معین کیا ہے لیکن علامہ صاحب اللہ کا نام نہیں لینا چاہتے۔ بلکہ اس کو رسول ﷺ کا ذاتی فعل قرار دے رہے ہیں یعنی رسول ﷺ کی تو یہنہ ہو جائے تو ہو جائے لیکن صحابہ کا تحفظ پورے طور پر رہے حالانکہ صحابہ کا جو بھی مقام ہے وہ رسول ﷺ کی بدولت ہے اور اگر علامہ کو بالفرض تحفظ صحابہ رسول کے تحفظ سے بھی زیادہ عزیز ہے تو صحابیت کے مقام پر ان کو علی ﷺ و فاطمہ علیہا السلام کیوں نظر نہیں آ رہے ہیں؟ کیا علی ﷺ و فاطمہ علیہا السلام کو اتنی صحابیت بھی حاصل نہیں جتنا کہ دوسرے بزرگوں کو؟ حالانکہ یہ دونوں ہستیاں وہ ہیں جن کو رسول ﷺ نے پالا، جنہوں نے آنکھ آغوش رسول ﷺ میں کھوئی، جن کی زندگی کا کوئی بھی لمحہ کفر و شرک میں نہیں گذرا۔ پھر قضیہ فدک میں صحابہ نواز حضرات کو یہ کیوں نظر نہیں آتا کہ اگر ایک طرف بعض صحابہ ہیں تو دوسرا طرف وہ ہیں جن پر صحابیت کا کمال ہے اور اس کمال کے ساتھ ساتھ یہ کہ وہ اہل بیت رسول ﷺ ہیں وہ رسول ﷺ کے

انتہائی محبوب اور رسول ﷺ کے انتہائی محبوب۔ یہ سب کچھ دیکھتے ہوئے اور قرآن کی صریح آیات سے من موڑتے ہوئے یک طرف حمایت کیسی؟ صحابہ رسول ﷺ کا احترام اپنی جگہ ہے اور خلق اُن کا مقام اپنی جگہ۔ میں اپنے اس عقیدہ کا اظہار کر چکا ہوں کہ صحابہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اگر کسی شخص کو مغض اس لئے کہتا اور عداوت ہو کہ وہ صحابہ رسول تھے تو ایسا شخص شیعہ اور سنی ہونا تو درکار مسلمان بھی نہیں۔ لیکن میں ان حضرات صحابہ کو ماقوم البشیر اور ماقوم الفطرت نہیں سمجھتا، وہ تقدیم سے بالآخر نہیں ہیں۔ ہاں! بے وجہ عجیب جوئی اور بلا مقصد تقدیم یقیناً بد خوبی ہے۔ لیکن دینی مسائل کو حل کرنے کے لئے اگر تقدیم ناگزیر ہو جائے اور حق و باطل کا تعین اگر تقدیم کے بغیر نہ ہو سکے تو وہاں تقدیم جائز ہی نہیں بلکہ واجب ہے۔ صحابہ سے ان کی عام بشریت کے اعتبار سے وہ سب کچھ ممکن ہے جو دوسروں سے ممکن ہے۔

برادران یوسف علیہ السلام نے اپنے بھائی یوسف علیہ السلام سے حسد کیا

برادران یوسف علیہ السلام کا یوسف علیہ السلام سے کہتا وحد مشور عالم ہے اور مذکورہ قرآن ہے۔ یہ واقعہ تمیں درس عبرت دینے کے لئے ہی ہے۔ ہم اس واقعہ کے اہم پہلو پیش کرتے ہیں۔

کیا برادران یوسف علیہ السلام کا حسب و نسب  
کھمیں زیادہ بلند نہ تھا

تھے، پھر اور ان یوسف بن ابی زینہ بن جنید کی اسی بندوں اور قدریانہ کی بخشش میں اپنے بھرپورت ایک  
یقیناً مغلوب مسلمان کی یقیناً خستہ اعلیٰ عالم خون کی بوئیے تو، خستہ  
اہل ایکم بندوں اور ایکم مسلک کی بوجھتے تھے۔ ان کی اولاد میں ایکم مسلک میں بھرپورت ایکم کو  
ہر ایک زندگی اور ایک عصیت یا چیز میں مکمل نہیں کیں ایکم ملک کی بوجھتے تو، ایکم شہنشاہ  
لہذا بھی اسکے راتھا درجن کی رخصیت ہے اور بھتھے ملک کے عمل کو دیکھنا  
والا ملک اس تو ان کی ایکم بندوں کو دیکھنے والی الکارہیں کیں ہے جو یہی اور صاحبیت کی  
رخصیت کیں اس تھالیا تھے جو کچھ ہے ساتھی ہے جو اس تھالیا تھے فرمادیا شہزادیانہ ملک  
کیا ایکم بندوں کو دیکھنے کا وہ اور بھتھے دیکھنے کا وہ ایکم  
یقیناً ایکم بندوں کا وہ ایکم دیکھنے کا وہ ایکم ایکم تھا۔ ایکم  
واقعی یوسف علیہم السلام کو جھوٹا کوئی مسئلہ نہیں پڑھتا ہے اسکے پار پیش  
نمافہمان تھے جو کیا وہ اپنے بانپ کے دشمن جاتی تھیں اور ملک کو  
بانپ کی زندگی شغبہ زندگی کیلیا ہے اس کا ایک ایکم تھا۔

۱۱. سو۔ ذ۔ تھ۔ سوال قائم کئے ہیں اور ان کا جواب روایات یہے

یوسف میں جا بجا آیات قرآنی  
کو اول فقرہ اور بندوں کی بھرپورت  
و دیکھنے کے لئے ان کا مکانی قرآن  
میں تھا چنانچہ جو جب اس کا اول ہے  
اُن اپنے بانپ کے ایک بھتھے  
چاہی تو جناس بعقوب علیہم السلام

نہیں  
کہاں  
کہاں

جامعة الملك عبد الله (جامعة الملك عبد الله)

- 14 -

لئن ارسله معك حتى توثقون موافقا من الله تعالى به.

میں اس فرزند کو سرداری بخواہی میں خداوند بھی جو کا جت تک نہیں امرالبر القدری  
صنانت نہ دوئے کہ تم اس کو واپس لے کر آؤ گے۔  
پھر جب ان لوگوں پر ظاہر ہوا کہ ابتو تھا کہ اسکوں سیکھائی طرف کو

تالله لقد علمتم ماجنا ملتقى اللہ فی الارض و ما اکنَا  
ساد قریب: (۳۲: ۱۲)

نے حضرت یوسفؑ کے جب اپے حصی بھائی کو ظاہر ایک اسر اور ماخوذ کی چیزیت سے روک لیا تو برادران یوسفؑ کی میں اسے اپے بھائی نے اسے سامنے سے کھا۔

اللَّهُ تَعْلَمُوا أَنَّ إِيمَانَكُمْ قَدْ أَخْذَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُوْتَقَّاً مِنْ أَنفُسِهِمْ

کیا تم مہین جانتے کہ متھارے باب نے تم سے اللہ کی صفات لے کر تم کو

فلن ابرح الارض حتى ياذن لى أبي او يحكم الله لي  
پاپنر کے تھا۔) بیٹھنے لجلنا نہیں لئا مفتضا للہ تی

وهو خير الحاكمين. (۸۵:۱۲)

اب میں تو یہاں سے واپسی کے لئے ایک قدم بھی نہ اٹھاولیں گا۔ جب تک میرے باپ مجھے اجازت نہ دیں یا اللہ میرے حق میں کوئی حکم نہ فرمائے اور اللہ تمام حاکموں سے بہتر حکم ہے۔ چنانچہ یہ بھائیوں میں ٹھہر گیا۔ دوسرے بھائیوں نے آکر باپ کو یہ واقعہ سنایا تو حضرت یعقوب علیہ السلام نے فرمایا۔

لاتائیسومن روح الله انه لا یائیس من روح الله الا  
القوم الكافرون. (۸۷:۱۲)

تم لوگ رحمت خدا سے مایوس نہ ہو کیوں کہ رحمت خدا سے سوانی کفار کے اور کوئی نامید نہیں ہوتا۔ اس سے بھی صاف ظاہر ہے کہ یہ لوگ حضرت یعقوب علیہ السلام کے نزدیک کافر اور بے دین ہرگز نہ تھے۔ یہ لوگ اس عہد کو نہایت سلگیں سمجھتے تھے جو خدا کو صامن بنا کر اپنے باپ سے کرچکے تھے۔ انہیں یہ امید تھی کہ اللہ اس ناچرانی واقعہ میں ہماری لے قصوری کی بذریعہ وحی خبر دے گا۔ وہ اپنے منہ سے کھدر رہے ہیں، میں کہ اللہ خیر الحاکمین ہے۔ آگے چل کر جب حضرت یوسف علیہ السلام نے ان کو بتا دیا کہ میں یوسف علیہ السلام ہوں تب ان بھائیوں نے کہما۔

تالله لقد اثرک الله علينا وان كنا لخطئين.

(۹۱:۱۲)

یعنی اللہ کی قسم! یقیناً اللہ نے اس علیہ السلام کو ہم پر فضیلت و فوقيت دی در آں حالانکہ ہم یقیناً خطاکار تھے۔ اس کے بعد یہ لوگ اپنے باپ کے پاس آ کر کہتے ہیں۔

يالبنا استغفر لنا ذنبيناانا كنا خطئين. (۹۲:۱۲)

اے ہمارے باپ! آپ ﷺ ہمارے گناہوں کی بخشش کی دعا کیجئے کیونکہ ہم  
یقیناً خلا کار میں ان تمام آیات سے برادران یوسف ﷺ کے خدا پرست اور  
ذندگی ہونے کا مکمل ثبوت مل رہا ہے۔

برادران یوسف ﷺ اپنی ایک خطا کے علاوہ ہر امر میں اپنے  
باپ کے فرمانبردار تھے۔

آیات قرآنی سے یہ ثابت ہو رہا ہے کہ برادران یوسف ﷺ اپنے  
سنگین خطا کے علاوہ ہر بات میں اپنے باپ کے فرمانبردار تھے۔  
پہلے تو یہ امر واضح ہے کہ یہ لوگ ایک مرتبہ اپنے گھر سے یوسف ﷺ کو  
لے گئے تھے اور دوسری مرتبہ یوسف ﷺ کے حقیقی بھائی کو۔ لیکن جب بھی  
کسی کو لے گئے باپ کی اجازت حاصل کر کے، باپ کی رضی پا کر لے گئے  
پھر جب ان بھائیوں کو، جن سے حضرت یوسف ﷺ کے بارہ میں سخت خطا  
ہو چکی تھی، جب باپ نے مصر جاتے ہوئے یہ حکم دیا کہ تم لوگ مل کر شر  
کے ایک دروازہ سے داخل نہ ہونا بلکہ الگ الگ دروازوں سے جانا تو قرآنی  
شهادت ہے کہ یہ لوگ شہر میں باپ کے حکم کے مطابق الگ الگ دروازوں  
سے داخل ہوئے۔ فرمایا جاتا ہے کہ یہ لوگ شہر میں بالکل اسی طرح داخل ہوتے  
جس طرح ان کو ان کے باپ نے حکم دیا تھا۔

برادران یوسف ﷺ اپنے باپ کے دشمن نہ تھے بلکہ ان کو  
باپ کی زندگی نہایت عزیز تھی  
قرآن مجید صاف بتا رہا ہے کہ ان بھائیوں کو اپنے باپ کی زندگی

نہ است عزیز نہیں اور وہ لوگ اپنے بیوی کے جان نشاندھیجھے جس وقت شاہ عصیر نے جو دراصل یوسف علیہم السلام تھے، اپنے حقیقی بھائی کو ایک بھروسی طرح کر فار اور سیدھے کے لیے ظاہر اسدر کر لیا تو قائد محمد میں دیکھے کہ اول اس بناء پر کوہ بیان پڑکیا لا رحمی ہے اور اس بھائی کے لئے اعیزیز ہو جائے پر کیا ہر جو جان ملے گا۔ کس قدر مضطرب ہو گئے اور کس کس طرح با شاه مهر (بیوی عصیر علیہم السلام) سے اپنے بیوی کی انتہائی ضعیفی کا ذکر کرتے ہوئے کہنے لگے کہ ہمارا بوڑھا بیوی اپنے ایک فرزند کے نہاست بانوں کے سامنے سے ضعیف بانی پر کی جدائی برداشت نہ ہو سکے لیے۔ آئی خنک لوگوں میں سے تین ہمیں کم ایک میل میں اچھے کر ایک اس کو جھوٹا کر دیں گے پہنچ میں کم میں ہے کی یہی وہی تین اور بھیشہ کے لئے علامہ زادتہ نے ایسا کہنا ہے کہ ایک میل میں کم میں ہے کی یہی وہی تین اور

**بِالْأَعْزَمِ إِنَّمَا يَأْتِي أَهْلَهُ شِيجًا كَبِيرًا فَخَدِّي أَهْدِنَا مَكَانَهُ**

**إِنَّ نُورَكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ . (۱۲: ۷۸)**

یعنی ایک میل میں اچھے کر دیں۔ ناظرین و تیکھیں کہ بابے کے لیے اولاد کی قسم خواری کی اور جانقان تسلی کی اس لارے سترہ اور کیا مثالی سوچی ہے کہ خوبی کو کہو کر دے کیا نہ اسے ہوتے ہوئے عصیر بیوی کے رنگ و ملائی کے تصور پر ماضی میں وہی کیا ہے کہ بیوی اپنے بیوی کے لئے سرمشی کی غلامی اور اس سیری کی تک کے لئے تداریں۔ ان تمام واقعات اور ایک ایسا کہنا ہے جو جیزیں روز روشن کی طرح ثابت ہوئیں وہ یہ ہے کہ ایک اہل آیات سے

- ۱- برادران یوسف علیہم السلام فی العذل نہیں شاید کہ بیوی بیانیت کے کپیل کر لیں گے کہ بیوی بیوی کو ملائکہ ولاد المحقق اول براہما و بہلہ سیم علیہم السلام جلیل

الشان انبیاء خدا ہے۔

مذکور جو براہداران یا یوسف علیہم السلام پیر کاشی و مولانا نومن، محمد خدا اور انبیاء خدا کے  
تھانے والائے تھے، انھیں چنان طبقت سے اولاد کو حاصل کیا ہے کہ اخیر ایسا چلا جاتا  
ہے۔ سورہ یوسف کے علاوہ سورہ بقریٰ آیت نمبر ۳۴ جسی دیکھ لیجئے۔

اوَّلْ حَضْرَ يَعْقُوبُ الْمَوْتُ اَذْ قَالَ لِبْنِيْهِ مَا تَعْدُونَ مِنْ  
بِعْدِ الْحَلَقِ قَالُوا تَعْبُدُنَا اللَّهُ تَوَالَّهُ ابْنَكَ ابْرَاهِيمَ وَالْمُسَمَّىْغَلِّيْمُ وَ  
الْأَشْحَاقِ الْهَادِيْلَهَا وَالْحَادِيْلَهَا وَتَحْلِيْلَهَا مُسْلِمُوْنَ بِحَدَّ الْدَّكْتَةِ، نَأْلِيْمُ

یعنی جب یعقوب علیہم السلام کی بیوت کا وقت آیا تو اسکو لے لے کر بیرونی میں رکھ دیا  
گئے تھے تھیزے تھے بٹاکن کی عبارت کروائیے جو بیرونی میں بھروسہ دیا کہ ہم آئے  
کے اور آئے کے آتا وجد اور ابریم و اسما غلیل و اسما علیم اسلام کے سعیدوں  
ہیں العباویں گریل کے جو بیٹا معمود ہے اور حسین اسی کے ماشی و انہیں

ہیں۔ براہداران یوسف علیہم السلام کی منیت کی ہر طرف تو ان کرام شہادت دیا رہا  
ہے۔ پھر یہ لوگ ایسے مومن ہیں جن کا کوئی بھی وحشت کمر و هرگز انہیں گز آہو۔  
لئے ہیں۔ براہداران یوسف علیہم السلام کو اپنے نبی کی تحریث فریضی کی طبقت

میں رہے۔ اس سے زیادہ صحابت نبی کا درجہ اور کیا ہو سکتا ہے۔

براہداران یوسف علیہم السلام کی طرف ایک عظیم کے علاوہ تو ان کرم نے  
ان کے ذکر کی کڑوار و لفڑار نسبت اعلیٰ ارضِ نہیں کیا بلکہ ان کے ذکر کو اپنے مختار کی  
تصدیق فرمائی ہے۔ لیکن اسکا دلایا اور ان کا دلایا ملکہ کہ یہ کام کی طبقت

5۔ سو اے ایک عظیم کے اس کو اپنے قول و افراز کا ہر جگہ یا اس اور خانہ  
تھا اور وہ اپنی اس ایک عظیم پر بنا دم تھے۔ اس نے فرمایا کہ اس کا دلایا  
ہوا بے ایلہ کو اے ایک عظیم اکے ذہن اپنے باب اے کہ ہر ائمکن کے فرمانبردار

تھے۔

۷۔ وہ اپنے باپ کی زندگی اور ان کی جان کی سلامتی کو اس درجہ عزیز رکھتے تھے کہ اپنے باپ کو مزید صدمہ سے بچانے کے لیے خود ناکرده گناہ ہوتے ہوئے اپنی قربانی دینے کے لیے تیار تھے۔

۸۔ حضرت یوسف ﷺ نے جب ان کی قربانی کو یعنی برادر یوسف ﷺ کی جگہ ان کی علامی کو قبل نہ کیا تو بڑے بھائی نے طے کرایا کہ میں اس وقت تک اپنے باپ کو منہ نہ دکھاؤں گا جب تک ہمارے لیے وہی الٰہی نازل نہ ہو اور ہماری بے قصوری پر ارشاد الٰہی کی مہر ثبت نہ ہو۔

۹۔ حضرت یوسف ﷺ کے بارہ میں، ان کو مجرم جانتے ہوئے بھی حضرت یعقوب ﷺ کو ان سے ایسی محنت تھی کہ نظر بد سے بچانے کے لیے ان کو شہر کے ایک دروازے سے داخل نہ ہونے کا باپ نے حکم دیا اور ان لوگوں نے اس حکم کی تعییل کی۔

۱۰۔ انہوں نے باپ سے التجا کی کہ آپ ﷺ بارگاہ خدا میں ہمارے لیے استغفار کریں۔ ہم خطار کارہیں۔ چنانچہ ان کے مومن و دینی دار ہونے کی بنا پر ان کا جرم بخٹاگیا۔

لیکن برادر ان یوسف ﷺ سے دنی، ایسا فی اور اخلاقی فرف کے باوجود حضرت یوسف ﷺ کے بارہ میں جو عمل ہوا وہ یقیناً حادثہ اور معاذناہ تھا۔ حسد کے بھڑکتے ہوئے شعلوں نے ان کو ایسا اندھا کر دیا تاکہ نہ ان کی نظر اللہ کی ناراضی پر رہی نہ مال باپ کے دکھ درد پر رہی۔ نہ وہ یہ دیکھ سکے کہ یوسف ﷺ اور برادر یوسف ﷺ پر کیا گزرے گی۔

اس سے ثابت ہوا کہ حسد برمی بلا ہے اور اس کے شعلے عالی نب اور

بلند مرتبہ گھر انوں میں بھی بھر کی سکتے ہیں۔

میری خود تو یہ مجال نہیں ہو سکتی کہ میں بزرگوں اور اسلاف کے بارہ میں یہ کہہ سکوں کہ انہوں نے مسندِ فدک میں علی عليه السلام و فاطمہ علیہما السلام سے حاصلانہ برتواؤ کیا۔ لیکن ایک طرف تو آئیت قرآنی اگر صراحتہ نہیں تو اشارہ حاصلانہ برتواؤ کا ذکر کر رہی ہے۔

ام يحشدون الناس على ما أتاهم اللہ من فضله فقد  
اتینا الابراهیم الكتاب والحكمة واتیناهم ملکا  
عظیماً (۵۳:۲)

یعنی کیا وہ لوگ حسد رکھتے ہیں ان لوگوں پر جن کو اللہ نے اپنے فضل سے دیا ہے۔ یقیناً آل ابراہیم عليهم السلام کو کتاب اور حکمت ہم نے دی ہے اور ان کو ملک عظیم ہم نے دیا ہے۔ دوسری طرف خود حضرت عمر فرمائے ہیں حضرت ابن عباس سے جو علی مرتضی عليه السلام کے ابن عم اور طرفدار ہیں اور بنی ہاشم سے ہیں کہ اے عبد اللہ بن عباس! تم کہتے ہو کہ لوگوں نے ہمارے خاندان سے خلافت ہم پر ظلم اور حسد کے چھین لی۔

حضرت ابن عباس اس کے حواب میں صاف طور پر کہتے ہیں کہ یہ شک ہم یعنی کہتے ہیں کہ ہم پر ظلم اور حسد کیا گیا ہے۔ میں یہ مقالہ کسی شیعہ کتاب سے نہیں لکھ رہا ہوں۔ اس مقالہ کو علامہ شبی نے الفاروق میں صفحہ ۱۳۵، ۱۳۴ میں براں طرح بیان کیا ہے۔

حضرت عمرؓ کیوں عبد اللہ بن عباس! تمہاری نسبت میں بعض بعض باتیں سننا کرتا تھا لیکن میں نے اس خیال سے اس کی تحقیق نہیں کی کہ تمہاری عزت میری آنکھوں میں کھم نہ ہو جائے۔

عبد اللہ بن عباسؓ وہ کیا باتیں ہیں؟

الله يحيى العرش

ہباد کھرست ملک مغربی ایڈ میں نے سنا ہے مفرملہ بخت ہوئے لوگوں نے  
ہمارے خاندان کے خلاف مدد اور طلاق پھیل لے رہا تھا ملک کی وجہ  
عذالت بن جماعتی آنے سلطنت کی تعجب تو میں اپنے مصلحت کا کبوتوں  
کی بات کی پر مخفی نہیں لیکن حسد، تو اس میں تعجب کیا ہے ایک منی محدث  
ادم پر حمد کی اوڑھم لوگ اور میں کی اولاد، میں پھر سوچوں تو کیا تعجب ہے؟  
اللہ حضرت عزیزؑ قصہ اخوات میں بی بی ہاشم کے دل مٹھا پڑا نے لای اور لیکنے  
نہ چانگے۔ (۷۰: ۶). تحلیف

لهم اخْرُجْنَا مِنْ الظُّلْمَةِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّا إِنَّا لِلنَّورٍ نَّارٌ  
وَأَنَّمَا يَنْهَا بَنِي آدَمَ مِنْ أَنْ يَتَكَبَّرُوا إِنَّمَا يَنْهَا بَنِي آدَمَ  
أَنْ يَقُولُوا إِنَّا خَلَقْنَا نَحْنَ نَحْنُ أَنَا خَلَقْتَنَا فَلَمَّا  
أَنْهَى اللَّهُ عَزَّ ذَلِكَ عَذَابَهُ أَنَّمَا يَنْهَا بَنِي آدَمَ أَنْ يَقُولُوا إِنَّا

الْمُبِدَّ الدَّارِسُ لِلْعِلَامِ فَيَحْمَدُهُ وَيُنَاهِي عَنِ الْمُنَاهَاةِ

حضرت علیہ شبلی نے اس کا لذت کو لکھا۔ اگر تاریخ طہریٰ کے دیکھنے کے لئے  
فرمائیے اُن سے ہم تاریخ البریٰ کی حادثت بھی قفل کر لے گے ہیں۔

**حضرت علیؑ:** حیاتیں اعیانِ اللہویٰ ملائیں ملائیں اسیں لے لیں گے۔

یعنی حضرت عمر نے فرمایا کہ ابن عباس! تم کو مولانا شیخ احمد فرازی کیلئے بھاری کمیں باہت زیاد خلافت کیے گئے تھے اور عمر کا کہ لیا تھا کہ اس کی وجہ سے جانشینی ہوئی۔

**حضرت ابن عباس رضي الله عنهما فكرهت أن الجيبة فقلت لابن عباس**

حضرت عمر: کرھوا ان بجمعكم سنه شهود والخلافة هذان  
فتیجووا علی قومکم بحجا بخجا فاختارت فریض  
لائنسها فاصابت و وقتی  
لوگوں اس بات کے کراہت کی طور کم دینا بیوت اور ملکیت  
دونوں کو بخ کر دیں اس پر خوشی کرتا ہے پھر یہی ویش کرنے اپنے  
یہی حضرت ابو بدر کو چنیا اور میکھیک چنیا۔ مارکنے مان انتداب  
حضرت ابن عباس: یا امیر المؤمنین این شاذ الیت  
فی الکلام و تمطیع امیت الغصب تکلمت: محمد تھے  
اے امیر المؤمنین! اک رات کی اجازت ہوا اور اپ بچھپر عصیان  
روزہ سختانہ

بھی تعیین بھی جھکوں۔  
حضرت عمرؓ تکلم یا ہم عطا کرنا اسی  
ابن عباسؓ کو سمجھو پا سکتے ہو۔

حضرت ابن عباس رضي الله عنهما : اما قولك يا امير المؤمنين  
اختارت قريش لانفسها فاصنعت لهم وفقت عليهم مثواً يحيى  
اختارت لانفسها حيث اختار الله عز وجل لها ذلك من الصواب  
فيها .

امیر المؤمنین اپنے فرمانا کر کر موقوٰتے معاونت لے لیئے تھا  
مُحَمَّد جس لیا (غلط ہے) الہتہ اگر قریش اپنی قادت کے لیے اس کا لوچتے جوں کلو  
اللہتہ چنانی کوئی نہیں سمجھتا اسی پر خدا نے امامت پیدا کیا رخنقباً : محمد ت بخخه  
خدا نے چنان تحریر ایں کے لیے تھا ہوتا۔  
واما قولک انہم کرھوان تكون لنا النبوة والخلافة للهنا

الله عزوجل وصف قوما بالكراهه فقال الله تعالى  
كرهوا ما انزل الله فاحبط اعمالهم.  
اور امير المؤمنين آپ کا یہ فرمانا کہ قریش نے اس کو مکروہ جانا کہ ہمارے لیے  
نیبوت اور خلافت دونوں جمیں ہو جائیں تو اللہ عزوجل نے قوم کی اس کراہت کو  
بيان کرتے ہوئے کہا ہے۔

ترجمہ آیت: ان لوگوں نے اللہ کی نازل کردہ شیخ سے کراہت کی تو ان کے  
اعمال اکارتے گے۔  
حضرت عمر: پیغمبر واللہ یا بن عباس قد کانت  
تبلغنى عنک اشیاء کنت اکرہ ان افمرک منها فنزل  
منزلتك منی

افوس! ابن عباس تھاری طرف سے مجھے ایسی بایتیں پہنچتی رہتی ہیں کہ میں  
نے یہ پسند نہ کیا کہ میں ان کی کرید کروں اور اس سے تم سیری ٹکاہ سے گر  
جاو۔

عبدالله بن عباس: وما هي يا امير المؤمنين.

امیر المؤمنین وہ بایتیں جو آپ تک پہنچتی رہیں کیا ہیں۔

فان کانت حقا فما ينبغي ان فنزل منزلي منك  
اگر سیری کھی ہوئی وہ بایتیں حتی ہیں تو وہ سیری منزلت کے صانع ہونے کی  
کوئی وجہ نہیں۔

حضرت عمر: بلغنى انک تقول انما صرفوها عنا حسدأ  
و ظلمأ۔

مجھے یہ اطلاع ملی ہے کہ تم سختے ہو گئے خلافت ہم سے ظلم اور حد کر کے اپنی

طرف پسربی ہے۔

حضرت ابن عباسؓ: اما قولک یا امیرالمؤمنین ظلماً  
فقد تبین للجاهل والعلم واما قولک حسدًا فان ابلیس  
حسد ادم فنحی ولده المحسودون.

امیرالمؤمنین ظلم کی بات تو ہر نادان اور ہر دان پر خود بخود روشن ہے۔ رہا  
حسد، تو ابلیس نے آدم کی خلافت پر حسد کیا تھا اسی طرح ہم بھی اسی آدم کے  
وہ فرزند میں جن پر حسد کیا گیا۔

حضرت عمرؓ: بیهیات فابت والله قلوبکم یا بنی ہاشم  
الا حسد ما یحول و ضغناً ما یزول.  
افوس اے بنی ہاشم! تمہارے دلوں سے حسد اور کینہ کی طرح نکل نہیں  
سکتا۔

ابن عباسؓ: مهلا یا امیرالمؤمنین لا تصف قلوب قوم  
اذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرًا بالحسد  
والضحن فان قلب رسول الله من قلوب بنی ہاشم.  
بس امیرالمؤمنین بس۔ آپ قوم کو حسد اور کینہ سے نسبت نہ دیجیئے جن سے  
اللہ نے ہر رجس کو دور رکھا ہے اور انتہائی پاک و پاکیزہ قرار دیا ہے۔ خود  
رسول ﷺ کا دل بھی بنی ہاشم ہی کے دلوں میں ہے۔

حضرت عمرؓ: اليك عنى يا بن عباس.  
ابن عباس جاؤ میرے پاس سے ہٹ جاؤ۔

ابن عباس: افعُل.

اچھا جاتا ہوں۔

عبداللہ اپنے یہ سنس نہیں ملائیں تھیں اسی پر علیک رحظاً و بعلیٰ مکمل تصنیلم  
فمن حفظه فحظه اصلیتی و امن لفظتی فلخطیه لفظتیه لفظتیه  
میرا آپ بولا ہوں ملائیں بڑھتے جس جملے من میں جس کی رخاطت اسی اہم  
نے را صواب اختیار کی۔ اور جس نے اس حق کو ضائع کیا وہ را صواب ملا  
محکم گیا ملے رفتہ کا نینوں مصالیہ ای ملیہ نہ لبہ نہ با  
مسخریا ہے لوہ کا لستجو حضرت ناصر اور حضرت شاہ بن عباسؑ کا اور میلان ہے وہ  
جس کو علم شنبی ختنہ تصور اتفاق وقع میں ایساں مکار کے تاریخ طرف ہیئت مخالف  
ظریف پر لکھیئے کہ یہ قریب ہے ملائیں علاوه مانی کی پیدائش کی بنو طیب ماریخ  
طبیعی ہوئے تاریخ کمال کریں اور اسی پہنچ کی تک وہ پیدوی ایمارت ماضی کروئی میں کام  
طبری اور تاریخ کامل ہے تاریخ لکھنی باعث تلقی کیا اپنے رائی والوں کے تحریک  
ذل امور واضح ہوتے ہیں نہ لبہ نہ لی رہتے رہیا : نہ دت ختنہ

### Language

ریغثا: نہاد پندت نیپال

مکالمہ

۱۔ خاندان رسالت کا اس بات پر اتفاق تھا کہ حق خلافت صرف علی مر قصی علیہم السلام کے لیے ہے اور ہمارے خاندان کا یہ حق ظلم اور جسد کی بناء پر چھین لیا گیا ہے۔

۲۔ حضرت عمر کو اس کا علم تھا کہ بنی ہاشم ہمیں ظالم اور حادث سمجھتے ہیں۔

۳۔ سقیفہ بنی سعیدہ میں خلافت کا انتخاب صرف قریش نے کیا تھا۔ اس انتخاب میں انصار عدیہ کا عموماً کوئی با تھبہ تھا۔ حضرت عمر نے صاف طور پر فرمایا۔

۴۔ فاختارت قریش لا نفسہا۔  
قریش نے اپنے لیے چن لیا۔

۵۔ خاندان رسالت اور حضرات شیخین کے درمیان انتہائی خلاش تھی اور اس حد تک تھی کہ ہر فریق دوسرے کو حادثہ اور کینہ اور سمجھتا تھا اور کہتا تھا۔

۶۔ اگرچہ حضرت عمر رض کو پہلے سے علم تھا کہ بنی ہاشم ہم لوگوں کو ظلم اور حد سے نسبت دیتے ہیں لیکن انہوں نے عبد اللہ ابن عباس سے اس بارہ میں سوال اس موقع پر کیا تھا کہ ابن عباس میری بیت کی وجہ سے میرے سامنے اس کا اقرار نہیں کر سکتے۔ لیکن حضرت عمر رض کی توقع کے خلاف حضرت ابن عباس نے اس کا اظہار کر دیا کہ ہاں ہمارا فیصلہ یہی ہے اور ہم یہی سمجھتے ہیں جس پر حضرت عمر رض کے مشتعل اور غصبناک ہونے کا محل پیدا ہو گیا۔ لیکن ان کے مشتعل ہونے پر بھی حضرت ابن عباس رض کر چلے جانا قبول کیا مگر اپنی بات سے نہیں ہے اور کبھی ہوئی بات کو بدلفے کی کوشش نہیں کی۔

فَدَكْ جَنَابُ سَيِّدِهِ عَلَيْهَا السَّلَامُ سَمِّيَّ بِكَوْنِي وَأَوْرَدَ لَائِلَ صَرِيمَ  
كَبَّ بِأَوْجُودِ الْأَنَّ كَمَّ حَقٍّ مِّنْ وَأَذْارِ كَوْنِي نَهَّ كَيَا گِيَا؟

یہ بات توانہ من الشس ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ دنیا کے اصول تمدن اور نظام سلطنت کا ہر گز یا بند نہیں۔ وہ مالک الملک ہے ہر چیز اس کی ہے۔ اس نے فدک کو خالص ملکیت رسول ﷺ کے قرار دیا جو بستہ اور وراثتہ دونوں طرح سے حق مالکانہ سیدہ طاہرہ علیہا السلام قرار پایا۔ قرآن کریم جا بجا اس حقیقت کو بیان کر رہا ہے اور کوئی ایک لفظ قرآنی بھی اس کی مخالفت نہیں کرتا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ان تمام آیات و بینات کے ہوتے ہوئے اور صریح واقعات کے ہوتے ہوئے حکومت وقت کا فیصلہ سدہ علیہا السلام کے خلاف کیوں ہوا؟ یہ ممکن ہے کہ حقائق کی تہہ تک دہنپنے کی وجہ سے بعض حضرات شیعہ سمجھتے ہوں کہ حضرات شیعین نے فدک پر کسی طبع اور لائی کی نظر کی اور للبی بن کر اس پر قبضہ کر لیا لیکن میں اس نظریہ کا قطعاً خالص ہوں۔

میں حکومت وقت کے ارکان کے بارہ میں یہ خیال بھی دل میں نہیں لا سکتا کہ یہ حضرات ایسے للبی ہوں لے ایک بوری حکومت کے زیر ممکن ہونے کے باوجود وہ ایک گاؤں پر للجافی ہوئی نظر ڈالیں۔ واقعہ کی حقیقت کو معلوم کرنے کے لیے گروہیش اور واقعہ کے سیاق و ساق کو دیکھنا ضروری ہوتا ہے۔

واقعہ فدک کے اسباب کو معلوم کرنے کے لیے یہ دیکھنا ہو گا کہ اس واقعہ سے پہلے فریضیں میں کیا واقعات روئما ہو چکے تھے۔

ہر واقعہ پر گزرے ہوئے حالات کا اثر پڑتا ہے اس لیے یہ دیکھنا ناگزیر ہے کہ قضیہ فدک سے پہلے فریقین میں حالات اور واقعات کی کیا نوعیت پیش آجگئی تھی؟ اور واقعات کی اس نوعیت سے قضیہ زیر بحث پر کتنا اور کہاں تک اثر پڑتا ہے۔ قضیہ فدک فریقین میں وہ قضیہ نہیں ہے جس سے یا اسی منازعت کی ابتداء ہوئی ہو اور اس قضیہ سے پہلے فریقین کے دل ایک دوسرے سے صاف اور آئندہ بے غبار ہوں بلکہ اس قضیہ سے پہلے پے در پے انتہائی ناخوشگوار واقعات فریقین میں رونما ہو چکے تھے۔ اگر ہم اس طرف سے بھی صرف نظر کر لیں کہ عید مقدس نبوی میں ماہین فریقین کہاں تک ہم آہنگی یا مخالفت تھی اور کہاں تک محنت یا رقبابت تھی یا دختران شیخین یعنی حضرت عائشہ و حفصہ اور دوسری طرف علی ﷺ و فاطمہ علیہا السلام کے درمیان یا ہم دگر کس قسم کا برتابو ہوتا چلا آرہا تھا تو اس کو صاحبان نظر کی نظر پر چھوڑ کر ہمیں کم از کم رسول ﷺ کے مرض الموت سے لے کر قضیہ فدک کی رومناد کے قبل تک کے واقعات کو مختفانہ نظر سے دیکھنا ہو گا تاکہ ہم یہ دیکھ سکیں کہ اس قضیہ مذکور کے پیش آنے کے وقت فریقین کے دل ایک دوسرے سے کتنے قریب تھے یا کتنے دور ہو چکے تھے۔

پیغمبر ﷺ کے مرض الموت میں نبی ﷺ کی طرف سے کسی بدایت نامہ کے لکھنے کا ارادہ۔

یہ واقعہ کسی غیر مستند کتاب کا نہیں بلکہ صحیح بخاری تک میں موجود ہے کہ سرکار ﷺ نے کسی نوشتہ بدایت کو انجام دینے کے لیے سامان تحریر طلب کیا اور فرمایا کہ وہ تحریر اس لیے کراہا ہوں کہ تم میرے بعد گمراہ نہ ہو سکو اس واقعہ کو طبرانی نے خود حضرت عمرؓ کی زبانی بیان کیا ہے۔

عن عمر لما مرض النبي صلعم قال ادعوا لى لصحيفة  
ودواته اكتب كتابا لا تضلو بعدى ابد فقال النسوة من  
وراء السراير تسمعون ما يقول رسول الله فقلت اثنين  
صواحب يوسف اذا مرض رسول الله عصرهن اعينك  
واذ صاح ركيتين عنقه فقال رسول الله ويهو هن فانهن  
خير منكم

حضرت عمر نے فرمایا کہ جب نبی ﷺ بیمار ہوئے تو فرمایا کہ مجھے کاغذ  
اور دوات دو تو میں تمہارے لئے وہ نوشہ تحریر کروں جس سے تم میرے بعد  
کبھی گمراہ نہ ہو۔ (لیکن اس کی تعمیل نہ ہوتے دیکھ کر پردہ سے مستورات نے  
کہا کہ کیا تم لوگ نہیں سن رہے ہو جو رسول اللہ ﷺ کہا رہے ہیں میں تو میں نے  
ان مستورات سے کہا کہ تم صواحب یوسف ہو (یعنی فریب دیتے والی ہو)  
تمہارا حال یہ ہے کہ جب نبی ﷺ بیمار ہوتے ہیں تو تم نتوے (آنسو) بھاتی  
ہو۔ اور جب نبی ﷺ اچھے ہوتے ہیں تم ان کی گروپ رسول ہو جاتی ہو۔ اس پر  
رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ان (ازواج نبی) سے تعریض نہ کرو۔ یہ تم سے بھر  
ہیں۔ بھر حال اس واقعہ کو صحیح بخاری، صحیح مسلم، مسندا مام احمد بن حنبل،  
شرح شفیعی عیاض وغیرہ بست سی کتابوں نے بیان کیا ہے اور لکھا ہے کہ  
حضرت ﷺ کے خالف تھا اور ایک گروہ اس تحریر کے حق میں تھا۔ ان دونوں  
گروہوں میں تو تو میں میں اور لڑائی جگڑا ہونے کی نوبت آگئی تو سر کار ﷺ نے فرمایا کہ  
حضرت عمر اس تحریر کے سخت خالف تھے۔ خالفین تحریر کی بات بہاں تک

پنج گئی کہ انہوں نے رسول ﷺ کی بات کو بے حواسی اور ہذیان نکل قرار دے دیا جس کے معنی یہ میں کہ اس تحریر کی مخالفت کوئی معمولی اور سطحی مخالفت نہ تھی بلکہ اس پر پوری قوت صرف کی جا رہی تھی کہ تحریر عمل میں نہ آئے۔ اس تحریر کے عاقلاً میں حضرت عرب سب نے آگے تھے۔ علامہ شبی نے بھی الفاروق میں یہ جملہ تحریر کیا ہے۔ ”ظرہ یہ کہ بعض روایتوں میں ہے کہ حضرت عرب ہی نے آنحضرت کے اس ارشاد کو ہذیان سے تعمیر کیا تھا۔“ یہاں دو باتیں لائق غور ہیں ایک یہ کہ نبی ﷺ کا یہ ارشاد کہ دوات اور کاعنڈ لاوتا کہ میں وہ تحریر دے جاؤں کہ تم کبھی گمراہ نہ ہو۔ یہ خطاب نبوی کن لوگوں سے تھا اور اس حکم کی تعمیل کے ذمہ دار کون لوگ تھے؟ بالفاظ دیگر یہ خطاب محض صحابہ سے تھا یا اس خطاب میں حضرت علی ﷺ اور دوسرے افراد اہل بیت علیهم السلام بھی شامل تھے۔ اس کا فیصلہ خود اس حدیث کے الفاظ کر رہے ہیں۔

لئی تصنلوابعدی ابدأ۔

یعنی وہ تحریر تم کو ہمیشہ گمراہی سے بچانے والی ہوگی لہذا نبوی ظاہر ہو رہا ہے کہ یہ خطاب ان کے نہیں ہے جن کے لئے آیت قرآنی اور حدیث نبوی نے طے کر دیا۔

اوٹک علیهم صلواۃ من ربہم۔

یہ وہ ہیں جن پر سمیشور ان کے رب کی طرف سے صلوات ہے جن پر درود بھیجا نماز کا جز ہے۔ جن کی محبت ایمان اور اجر تبلیغ رسالت ہے جن کے لئے نبوی ارشاد ہے۔

العلیٰ مَعَ الْقُرْآنِ وَالْقُرْآنِ مَعَ الْعُلَمَیِّ۔ الْعُلَمَیِّ مَعَ الْحَقِّ، وَالْحَقِّ

مع العلیٰ. فاطمة بضعته منی من آذاها فقد اذانی من غضبها فقد اغضبني.. الحسن والحسین سیدا شباب اهل الجنة. علی قسم النار والجنة.

اہل بیت علیم السلام کے گمراہ ہونے کا تو امکان کیا ہوتا ان کے لئے بنی کا ارشاد ہے اور یہ ارشاد اس وقت صاحبہ کے سوا اور کس سے ہو سکتا ہے کہ میں تم میں دو گراں قدر چیزیں چھوڑ رہا ہوں کتاب خدا اور میرے اہل بیت علیم السلام۔ ان دونوں سے ترک رکھو گے تو میرے بعد کبھی گمراہ نہ ہو گے۔

اس حدیث نبوی نے یہ دونوں چیزیں بے نقاب کر دیں کہ گمراہی کا امکان میرے اہل بیت علیم السلام کے سوا و مسروں کے لئے موجود ہے لیکن اہل بیت علیم السلام کے لئے یہی نہیں کہ وہ خود کبھی گمراہ نہ ہوں گے۔ بلکہ جو ان سے ترک رکھے گا وہ کبھی گمراہ نہ ہو گا۔

دوسری بات یہ ہے کہ سرکار صلی اللہ علیہ وسلم لکھنا کیا جاہتے تھے۔ ظاہر ہے اس گمراہی کی مخالفت اور مخالفت بھی غیر معمولی اور پوری طاقت سے، بخیر کسی خاص وجہ کے تو نہیں ہو سکتی تھی۔ مخالفت کرنے والے حضرات صلی اللہ علیہ وسلم جگہ ضرور سمجھ کرے تھے کہ سرکار صلی اللہ علیہ وسلم کیا لکھیں گے۔ اگر مضمون تحریر سے قطعاً بے خبر ہوتے تو مخالفت کرنے کی بجائے اس تحریر کے دیکھنے اور معلوم کرنے کا انتہائی اشتباق ہوتا۔ احکام ضریعہ جو سب بیان میں آپ کے تھے ان کی ضریعی مخالفت کا تو کسی سے خطرہ نہ تھا۔ سرکار صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد سب سے زیادہ مخالفت کا پہلو مسئلہ غلافت ہی کے بارہ میں ہونے کا امکان تھا۔ چنانچہ وفات صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد فوری طور پر صلی اللہ علیہ وسلم کے دفن ہونے سے پہلے ہی ایسا شدید نزع فرار پایا کہ وہ نزار بڑھتا ہی چلا گیا اور بالآخر امت کے گھر کے گھرے ہو گئے۔ کتنے

لوگ تدقیق نبی ﷺ میں شرکت سے محروم رہے۔ فاطمہ زہرا علیہما السلام کے  
محمر کے جلانے کی نوبت آگئی، علی مرتضی علیہم کو قتل کرنے کے ارادے ہو  
گئے، سقیفہ میں مارپیٹ اور پچھنے کچلانے کی نوبت آگئی اور آگے بل کر یہ مسلمہ  
خلاف تھا جس پر لاکھوں مسلمانوں کا خون پانی کی طرح بہہ گیا۔ حاضرین مجلس  
نبی ﷺ نے نبوی ارشاد کی اس حقیقت کو یقیناً سمجھ لیا تھا کہ نبوی تحریر میں  
وہی مسلمہ خلاف آئے گا جو نبوی تحریر میں آچکا ہے۔ یعنی نبی ﷺ وہی  
لکھیں گے جو کہہ چکے ہیں۔ حدیث تقلین کا آخری لفظ اور اس حدیث قرطاس  
کا آخری لفظ بالکل ایک تھا۔ وہاں بھی یہ فرمایا تھا کہ قرآن اور اہل بیت علیہم  
السلام سے تک رکھو گے تو میرے بعد بھی محراہ نہ ہو گے۔ حدیث قرطاس  
میں بھی یہی آخری جملہ ہے کہ اس نوشتہ کی بدولت بھی میرے بعد محراہ نہ  
ہو گے۔ مخالفین تحریر دونوں جگہ یکساں جملہ دوکھ کر باآسانی یہ سمجھ گئے کہ یہ  
تحریر اہلیت علیہم السلام کے حق میں ہو گی اور ہمارے خلاف جائے گی۔ یہ  
ظاہر ہے کہ مخالفین کی مخالفت کی بناء پر سرکار ﷺ کھنے یا لکھنے سے مجبور  
نہیں ہو سکتے تھے پھر سرکار ﷺ نے یہ تحریر لکھ کیوں نہ دی اور موقوفین نے  
سرکار ﷺ سے وہ تحریر لکھوا کیوں نہ لی؟ یہ سوال اکثر ذہنوں میں پیدا ہوتا  
ہے اور پیدا ہو سکتا ہے لیکن اگر ادنیٰ ساتھیں کر کے دیکھا جائے تو جب  
نبی ﷺ کی موجودگی ہی میں یہ کہہ دیا جائے کہ رسول ﷺ اس وقت اپنے  
حوالا میں نہیں ہیں اور جو کچھ کہہ رہے ہیں یہ بات ہوش و حواس کی نہیں ہے  
تو رسول ﷺ کے بعد اس تحریر کو سند کون قارہ دتا؟ اگر تحریر ہو بھی حاجی تقوی  
اس کا فائدہ کیا تھا؟ بڑی آسانی سے کھا جاتا کہ ہم تو اسی وقت کہہ چکے ہیں کہ  
رسول ﷺ بے حواس ہیں یہ بے حواسی کی تحریر کیوں مانی جائے۔

غرض کے تحریر تو نہ ہو سکی لیکن اہل بیت علیم السلام اور ان مخصوص  
صحابہ کے درمیان منافرت و خلافت کی بنیاد اگر پسلے سے کچھ کمزور بھی تھی تو  
اب بخشنہ ہو گئی۔

وفات رسول ﷺ کے بعد کیا واقعات پیش آئے؟

یہ بات اظہر من اشیس ہے کہ رسول ﷺ کے دفن کا انتظام کے بغیر صحابہ کا اجتماع مسجد نبوی کو چھوڑ کر سقیفہ بنی ساعدہ میں ہوا کیوں؟ تاکہ مسلک خلافت کو طے کر لیا جائے اس اجتماع کے لئے پہل کس طرف سے ہوتی ہے بعض لوگ انصار کا نام لیتے ہیں اور ان کو طالب خلافت قرار دیتے ہیں۔ لیکن یہ بات یاد رکھیں کہ سر کار ﷺ کے دوات و قلم و کاغذ طلب کرنے اور بدایت نامہ کے لکھنے کے رادہ پر کمی انصار کا نام مطلقاً نہیں آتا کہ مخالفت کی ہو۔ اس کے علاوہ تاریخ کامل ابن اثیر کا یہ جملہ ملاحظہ فرمائے۔

فبایعه عمر وبايعه الناس وقالت الانصار وبعض الانصار لانبیاع الا علياً.

یعنی حضرت ابو بکر کی بیعت کی حضرت عمر نے اور دوسرے لوگوں نے لیکن کل انصار نے یا بعض انصار نے کہا کہ ہم علی ﷺ کے سوا کسی کی بیعت نہ کریں گے۔

حقیقتاً انصار مدینہ کو یہ جمارت ہو ہی نہیں سکتی تھی کہ وہ آپ ہی آپ مسئلہ خلافت کو طے کر لیں۔ حضور ابی عباس السعید ﷺ کے اس ارشاد کے بعد کہ خلافت میرے ہی خالدان سے وابستہ رہے گی۔ انصار مدینہ کو علی مرتضیٰ ﷺ سے کوئی مخالفت ہی نہ تھی کیونکہ انصار سے تو کوئی جہاد ہوا ہی نہ تھا جو علی ﷺ کی تلوار سے ان کو کوئی شکایت ہوتی۔ علی مرتضیٰ ﷺ کے زمانہ خلافت میں صرف لکھنؤں نے علی ﷺ سے جدال و قتال کا بازار گرم کیا اور آپ ﷺ کی خلافت کا تختہ اللہنا چاہا لیکن انصار نے حضرت علی ﷺ کی ہر جگہ میں دل محمد کو حمایت کی۔ اس لئے یہ بات درست نہیں ہے کہ سقیفہ میں انصار یہ طے پیش

گئے تھے۔ مختصر یہ کہ حضرات شیخین سقیفہ بنی ساعدہ میں شمولیت کی وجہ سے  
تم فیں رسول ﷺ میں فریک نہ ہو سکے اور حضرت عمرؓ نے بھتے پہلے  
حضرت ابو بکرؓ کی بیعت کر کے ان کے لئے منصب خلافت قائم کر دیا۔ ان  
حضرات کی جنازہ رسول ﷺ میں عدم شرکت اور اہل بیت علیهم السلام کی  
عدم موجودگی میں انعقاد خلافت ایسی چیزوں تھیں جن سے اہل بیت  
رسول ﷺ کو، جو صحابا میت تھے، سخت صدر پہنچا اور باہمی تلیچ منافرت  
مزید و سمجھ ہو گئی۔ علی مرتضی علیهم السلام نے بھی ان دونوں چیزوں کی (عدم شرکت  
جنازہ بنی قیاطہ اور انعقاد خلافت کی) صحابہ سے مشکالت کی اور حضرت فاطمہ زبیرا  
علیہما السلام نے بھی دروازہ پر لٹکا کر، جب کہ صحابہ پر بھڑک رہے تھے، فرمایا

فوقفت فاطمة رضي الله عنها على بابها وقالت تركتم  
رسول الله جنازة بين ايدينا وقطعتم امركم بينكم ولم  
تروالنا حقاً۔ (كتاب الامامة والسياته)

یعنی فاطمہ زبیر رضی اللہ عنہا نے اپنے دروازہ پر بھڑکے ہو کر فرمایا کہ تم  
لوگوں نے نعش مقدس رسول ﷺ کو ہمارے ہاتھوں میں چھوڑ دیا اور امر  
خلافت کو باہم طے کر لیا اور یہ مطلاقاً نہ دیکھا کہ یہ ہماری حقیقت ہے۔ اسی الطالب  
شمس الدین جزری میں فاطمہ زبیر علیہما السلام کے یہ الفاظ مندرج ہیں:-

ان فاطمة بنت رسول الله قالت انسیتم قول رسول الله  
یوم عدیرخم من کنت مولاہ فعلی مولاہ و قوله انت  
منی یعنی هارون من موسی

یعنی فاطمہ بنت رسول علیہما السلام نے فرمایا کہ لوگو! کیا تم رسول  
الله ﷺ کا یہ قول بھول گئے ہو؟ جو آپ ﷺ نے عدیرخم پر فرمایا تھا کہ جس

کامیں مولا ہوں پس اس کے علی ﷺ مولا ہیں اور آنحضرت ﷺ کا یہ قول کہہ یا علی ﷺ تم مجرم سے اسی منزلت پر ہو جو ہارون ﷺ کو موسیٰ ﷺ سے تھی۔ غرض کہ صحابہ مذکورین اور علی ﷺ و فاطمہ علیہما السلام کے نامین پے درپے ایسے واقعات ہوتے رہے جو باہمی منافرت اور غم و غصہ کو بڑھا رہے تھے۔ ان سب کے بعد اور قضیہ فدرک سے پہلے جو واقعہ رونما ہوا وہ اپنی جگہ قیامت خیز تھا۔ حضرت ابو بکر کی خلافت تو بیعت عامہ سے قائم ہو چکی تھی۔ اب حضرت عمر کا خلیفہ وقت سے یہ اصرار تھا کہ بنی ہاشم خصوصاً علی ﷺ سے بھی بیعت لی جائے اور ان کو بالبرگ خفار کر کے لایا جائے۔ واقعہ یہ تھا کہ بنی ہاشم اور ان کے علاوہ صحابہ کی ایک جماعت علی ﷺ کو مغلب خلافت کا حقن دار قرار دیتے تھے۔ اور حضرت ابو بکر کی بیعت نہیں کرنا چاہتے تھے۔ چنانچہ تاریخ ابوالغداء میں ہے

وخلاجماعة من بنی هاشم الرزیر والمقداد بن عمر و سلمان الفارسی و ابوذر و عممار بن یاسر والبراء بن عازب وغيرهم مالومع علی بن ابی طالب.

یعنی صحابہ کی ایک جماعت جو علی بن ابی طالب ﷺ کی طرفدار تھی، بیعت ابی بکر سے کنارہ لکھ تھی۔ یہ لوگ بنی ہاشم کے علاوہ رزیر، مقداد بن عمر، سلمان فارسی، ابوذر، عممار بن یاسر، براء بن عازب وغیرہم تھے۔ (تاریخ الغداء)

وغیرہم کے الفاظ سے یہ تو ثابت ہے کہ بیعت سے تخلف کرنے والے اور لوگ بھی تھے مگر کتنے تھے؟ یہاں اس لفظ سے یہ طبق نہیں کیا جاسکتا البتہ ہم نے بعض کتب میں ایک کشیر تعداد کے نام دیکھے ہیں مگر یہاں جو نکہ مسئلہ خلافت سے کوئی بحث نہیں ہے صرف یہ دیکھنا ہے کہ مسئلہ فدرک کے

بیش آنے کے وقت حکومت یا باروے سے حکومت کے دل علی ﷺ و فاطمہ علیہما السلام کے کھان تک صاف یا مکدر تھے۔

حضرت عمرؓ کے اس اصرار پر کہ علی ﷺ سے زور بیعت لی جائے۔

حضرت ابو بکر خاموش تھے اور حضرت عمرؓ کی راستے پر عمل کرنے کو خطرناک سمجھتے تھے۔ ان کو اندازہ تباہ کہ علی ﷺ ہرگز بیعت نہ کریں گے بلکہ بیعت کرنے کی بجائے خود اپنے ہئے حق خلافت ثابت کریں گے۔ لیکن حضرت عمرؓ کی جو شدید راستے تھی اسی کے سامنے حضرت ابو بکر کی بات چل نہیں سکتی تھی۔ اگرچہ یہ واقعہ اس قسم کی تمام ہی کتابوں میں مذکور ہے مگر ہم بخوب طوالت صرف سوراخ ابن قتبہ کی تاریخ سے وہ عبارت نقل کرتے ہیں جس کو تاریخ احمدی نے بیان کیا ہے۔

فاتی عمر ابوبکر فقال له الا تأخذ هذا المتخلف عنك بالبيعة فقال ابوبکر القنفذا وهو مولى له اذهب فادع بي علياً قدحه الى على فقال له ما حاجتك فقال يدعوك خليفة رسول الله فقال على لسريع ما كذبت على رسول الله فرمح فابلغ الرسالة قال فبكى ابوبکر طويلاً فقال عمر الثانية ان لا تمهل هذا المخالف عنك بالبيعة فقال ابوبکر رضي الله عنه لقنفذا عد اليه فقل له امير المؤمنين يدعوك لتباعي فجاثه قنفذ فادى ما امر به فرفع على صوته فقال سبحان الله لقد ادنى ما ليس له فرجع قنفذ فابلغ الرسالة فبكى ابوبکر طويلاً ثم قام عمر ومشى معه جماعة حتى آتوا اباب فاطمة

فَدْقُوا الْبَابَ فَلِمَا سَمِعُتْ أَصْوَاتِهِمْ نَادَتْ بَاعْلَى صَوْتِهَا  
بَاكِيَةً يَا ابْنَ يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ مَاذَا يَقِينَا بَعْدَكِ مِنْ أَبْنَ ابْنِي  
فَحَافَةً فَلِمَا سَمِعَ الْقَوْمُ صَوْتَهَا وَبَكَائِهَا الصَّرَفُوا بَاكِينِ  
وَبَقِيَ عُمْرٌ وَمَعْهُ قَوْمٌ فَخَرَجَ عَلَى مَنْيَ مَعْهُمْ إِلَى ابْنِي  
بَكْرٍ فَقَالُوا لَهُ بَايْعَ فَقَالَ إِنَّ الْأَفَالِمَ افْعَلُ قَالُوا إِذَاً وَاللَّهُ  
الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَصَرَبَ هَنْكَ قَالَ إِذَاً تَقْتَلُونِ  
عَبْدَ اللَّهِ وَإِخْرَاسُولِهِ قَالَ عُمَرُ أَمَا عَبْدَ اللَّهِ فَنَعَمْ وَأَمَا  
أَخْرَاسُولِهِ فَلَا وَأَبْوَبِكَرَ سَاكِنٌ لَا يَتَكَلَّمُ فَقَالَ لَهُ عُمَرُ  
إِلَاتَامِرْفِيَهْ بَامِرِكَ فَقَالَ لَا كِرْهَهْ عَلَى شَئِيْ مَا كَانَتْ  
فَاطَّمَهُ إِلَى جَنْبِهِ فَلَحَقَ عَلَى بَقِيَرِ رَسُولِ اللَّهِ يَضْيَعُ  
وَيَبْكِيَ وَيَنْدَادِي يَا بَنِي عَمَّ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا  
إِنْ يَقْتَلُونِي.

یعنی حضرت عمر حضرت ابو بکر کے پاس آئئے اور کہا کہ یہ شخص (علی علیهم السلام) جو  
تمہاری بیعت سے پچھے ہٹ رہا ہے اس کو کیوں نہیں پکڑتا۔ اس پر ابو بکر  
نے اپنے غلام قنفذ سے فرمایا کہ سیرے پاس علی علیهم کو لے آؤ۔ قنفذ علی علیهم  
کے پاس گیا اور کہا کہ تم کو طیفِ رسول اللہ بلاستے ہیں۔ علی علیهم نے کہا کہ تم  
لوگوں نے رسول علیهم پر بہت جلد جھوٹ بولا (کیونکہ خلیفہ رسول اللہ کے معنی  
ہیں رسول اللہ کا بنایا ہوا جانشین) قنفذ نے واپس جا کر یہ بات پہنچا دی۔ اس پر  
حضرت ابو بکر درستک روئے رہے۔ حضرت عمر نے دوبارہ کہا کہ اس شخص  
(علی علیهم) کو، جو تمہاری بیعت نہیں کر رہا ہے، مملت نہ دو۔ حضرت ابو بکر  
نے قنفذ سے کہا کہ دوبارہ جاؤ اور علی علیهم سے کہو کہ اسیز المُومنین تم کو بیعت

کے لئے بلاتے ہیں۔ قنفذ پھر علی ﷺ کے پاس آیا اور جو کھلایا گیا کہما تو علی ﷺ نے اپنی آواز کو بلند کیا اور کہما کہ سجان اللہ! ابو بکر نے اپنے لئے اس چھڑ کا دعویٰ کیا جو اس کے لئے تسری اوار نہیں۔ قنفذ نے واپس آ کر یہ بات بھی حضرت ابو بکر سے کہہ دی جس پر حضرت ابو بکر دیر تک روئے رہے۔ پھر حضرت عمر خود کھڑے ہو گئے اور ایک جماعت کے ساتھ یہ لوگ فاطمہ علیہما السلام کے دروازے پر اپنے اور دروازہ کھٹکھٹایا۔ فاطمہ زہرا علیہما السلام نے جب ان لوگوں کی آواز سنی تو نہایت اپنی آواز سے روتے ہوئے پکاریں اے بابا! اے رسول اللہ! آپ ﷺ کے بعد ہم کو ابو قافلہ اور خطاب کے بیٹوں کے ہاتھوں کیا کیا صیحتیں پہنچ رہی ہیں۔ قوم نے جب فاطمہ زہرا علیہما السلام کی آواز سنی اور ان کے روتے کی آواز کو سنا تو کچھ روئے ہوئے وابس چلے گئے۔ حضرت عمر اور ان کے ساتھ کچھ لوگ اسی طرح کھڑے رہے۔ پس علی ﷺ نکلے اور ان لوگوں کے ساتھ حضرت ابو بکر کی طرف چلے تو ان لوگوں نے علی ﷺ سے کہما کہ سیعیت کرو۔ علی ﷺ نے کہما کہ اگر میں ہرگز بیعت نہ کروں تو؟ پس ان لوگوں نے کہما کہ اس صورت میں اس اللہ کی قسم جس کے سوا کوئی معبد نہیں، آپ ﷺ کی گرون بار دیں گے۔ علی ﷺ نے کہما مجھے قتل کرو گے تو تم لوگ ایک بندہ خدا کے اور رسول اللہ ﷺ کے جانی کے قاتل ہو گے۔ اس پر عمر نے کہما کہ تم بندہ خدا تو ہو مگر رسول ﷺ کے جانی نہیں ہو (حالانکہ کہ یہ مسلم ہے کہ سر کار ﷺ نے مکہ اور مدینہ میں دونوں مرتبہ بھائی جادہ قائم کرتے ہوئے فرمایا کہ علی ﷺ! تم میرے بھائی ہو دنیا اور آخرت میں۔)

ابو بکر بالکل خاموش تھے اور کوئی بات نہیں کر رہے تھے۔ حضرت عمر

نے حضرت ابو بکر سے کہا کہ تم اس شخص کے بارے میں اپنا کوئی حکم کیوں نہیں دیتے؟ تو حضرت ابو بکر نے جواب دیا کہ میں علی ﷺ کو کسی بات پر اس وقت تک مجبور نہ کروں گا جب تک فاطمہ علیہ السلام موجود ہیں۔ علی ﷺ اور ہبہ سے چیخ چیخ کروتے ہوئے قبر رسول ﷺ پر آئے اور فریاد کرنے لگے کہ اسے بھائی (رسول اللہ ﷺ) ! گوم نے مجھے ناقواں کر دیا اور قریب تھا کہ قتل کر دیں۔

بات اسی پر ختم نہیں ہوتی۔ قتل کی دھمکی تو آپ سن چکے اس کے علاوہ بچھد اور بھی ہے۔

عفید الفرید (شہاب الدین ابن عبد ربہ انڈسی) اور تاریخ ابوالغفار اور تاریخ طبری (ابو جعفر بن جیر) اور کتاب الامامت والسياسة (ابن قتیبه وینوری) اور زمانہ حال کی کتاب الفاروق (علامہ شبیل) وغیرہا میں یہ صراحت بھی موجود ہے کہ حضرت عمرؓ اور لکڑیاں لے کر خانہ سیدہ علیہ السلام پر آئے اور فرمایا کہ تم لوگ یہاں سے نکل کر ابو بکر کی بیعت کرو ورنہ میں اس گھر کو جلا دوں گا۔ لوگوں نے کہا کہ اس گھر میں تو فاطمہ علیہ السلام بھی ہیں۔ حضرت عمر نے فرمایا کہ ہوں۔ حضرت فاطمہ علیہ السلام نے دروازہ پر آ کر کہا: اے پسر خطاب! کیا تو میرے گھر کو جلانے کے لئے آیا ہے؟ حضرت عمر نے سمجھا ہاں۔

یہ سب بچھد ہوا لیکن یہ سلم ہے کہ اس مرحلہ پر کسی طرح بھی علی ﷺ نے بیعت نہ کی اور ہبھی بھتے رہے کہ

لا ابیاعکم وانتم اولی بالشیعۃ لی۔

میں تمہاری بیعت نہ کروں گا۔ البتہ تم کو میری بیعت کرنا چاہیے۔ قصہ مختصر یہ کہ علی ﷺ و فاطمہ علیہما السلام نے خلافت حضرت ابو بکر کو شیعہ نہ کیا۔ اب

تک فدک کا کوئی قضیہ نہ تھا۔ یہ قضیہ ان تمام واقعات کے بعد پیش آیا جس کی تفصیل ہم آئندہ پیش کریں گے۔ یہاں صرف یہ دکھانا مقصود ہے کہ ان تمام تین ترین واقعات کے بعد فیضن میں باہم و گر منافرت اور غم و غصہ لکھنا کا طوفان موج رن ہو گا اور عداوت کی آگ کے شعلے کس قدر مشتعل ہوں گے؟ خصوصاً جس حکومت کو انتہائی تشدد کے باوجود بھی علی بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ و فاطمہ علیہما السلام نے تسلیم نہ کیا تھا اس حکومت کے دل میں لکھنا شدید جذبہ استقام ہو گا؟

فدر کے سیدہ کی محرومی کا سبب  
 یہ بات کسی طرح سمجھ میں نہیں آتی کہ حضرت ابو بکر و عمر نے محسٹم کی  
 بناء پر سیدہ علیہما السلام کو ان کے حق سے محروم کر دیا۔ یہ حضرات ایک پوری  
 مملکت کے حکمران اور شہنشاہ تھے ایک گاؤں کا کیا اللہ کرتے۔ اصل بات یہی ہے  
 کہ علی علیہ السلام و فاطمہ علیہما السلام نے جب کسی طرح بھی خلافت حضرت ابو بکر کو تسلیم  
 نہ کیا اور علی مر قصی علیہ السلام نے انتہائی تشدد کے باوجود بھی ان کی بیعت نہ کی تو  
 دوسری طرف منقمانہ جذبہ شدت اختیار کر گیا اور اس جذبہ نے ضبط فدر کی صورت  
 اختیار کر لی۔ چونکہ حکومت اصل سبب کو محکم کھلا تو بیان نہیں کر سکتی تھی اس لئے  
 اس کو دوسری ترجیمات کو اختیار کرنا پڑا۔ فیصلہ اس قصی کے پیش ہونے سے  
 پہلے ہی اپنی جگہ کیا جا چکا تھا قصی کے پیش ہونے کے وقت تو ماضی مدعا  
 علیہما السلام کے ولائل کا کسی نہ کسی طرح تردیدی جواب ہی دینا تھا۔ اگر علی علیہ السلام و  
 فاطمہ علیہما السلام نے موجودہ خلافت کو تسلیم کر لیا ہوتا تو پھر فدر کا کوئی قصی کیوں  
 پیش آتا اور فدر کے سیدہ علیہما السلام سے کیوں لیا جاتا؟ بلکہ خلافت کو تسلیم کر لینے کی  
 صورت میں اگر فدر کے علاوہ کچھ اور بھی چاہا جاتا تو یہ حضرات ایسے تنگ دل نہ تھے  
 کہ بنت رسول علیہما السلام کی خواہیں کو پورا نہ کرتے۔ اس لئے میرے نزدیک  
 مسئلہ فدر کا مسئلہ خلافت سے قریبی تھا۔ بنی ہاشم کو مطلقاً کسی عمدہ کا نہ دیا  
 جانا، جس کا علامہ شبیلی تک نے الفاروق میں اعتراف کیا ہے اسی بناء پر تھا۔ ورنہ  
 ابوسفیان اور ان کا خاندان جو روز اول سے اسلام اور باقی اسلام کا دشمن جان رہا اور  
 بدرا سے لے کر قلعہ مکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے نبرد آئنا رہا اور جب طاقت وہست  
 نے بالکل جواب دے دیا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے لڑائی لڑنے کا دم باقی نہ رہا بالآخر  
 انہوں نے اور انکے خاندان نے کلمہ پڑھ لیا وہ بھی اس حالت میں کہ تلوار سر پر  
 تھی۔ ظاہر ہے کہ ان لوگوں کی دین اسلام کے بارہ میں سوانی عداوت شدیدہ کے

اور کیا خدمات تھیں؟ ان کی کلبرہ گوئی کا زناہ نبوی زندگی کا بالکل آخری زناہ تھا۔ لیکن ان لوگوں نے خلافت کو تسلیم کرنے کا قوری انعام پالیا۔ ابوسفیان کے دونوں بیٹے یزید بن ابی سفیان اور معاویہ بن ابی سفیان یکے بعد دیگرے پانچ پانچ ہزار دشمنا ہمارا پر صوبہ شام کے گورنر ہے اور ایسے رہے کہ یزید بن ابی سفیان کے مرنے کے بعد حضرت معاویہ خلیفہ ثانی اور خلیفہ ثالث کے زمانہ میں شام کے مستقل گورنر ہے۔ ان کے اول بدل کا بھی کوئی سوال نہ آیا۔ ان حالات کو دیکھنے کے بعد کون سمجھ سکتا ہے کہ علی عیش و فاطمہ علیہما السلام نے اگر خلافت کو تسلیم کر لیا ہوتا تو فدک کے قبضے سے نکلا جاتا؟ اب ہم فدک کی حقیقت اور اس کا منحصر واقعہ بیان کرتے ہیں۔

**حقیقت فدک اور اس کے متعلق ضروری امور**

جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کفار کے قبضہ سے حاصل ہونے والے علاقوں کی قرآن مجید نے دو الگ الگ قسمیں قرار دی ہیں ایک وہ جس کو مسلمانوں نے جہاد کر کے فتح کیا دوسرا وہ جو بغیر جنگ کے کفار نے طور صلح خود یعنی اسلام کو پیش کیا۔ مالک الملک نے اسی دوسرے علاقے کو رسول ﷺ کو ڈاتی ملکیت قرار دیا۔ چنانچہ علاقہ فدک جس کو ایک گاؤں کے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ بنی نضیر کے یہودیوں نے بغیر جنگ کے پیش کیا اور قرار داد قرآنی سے ظاصل رسول ﷺ قرار پایا۔ اب رسول ﷺ پر وحی الی نازل ہوئی۔ وَاتَّ ذَا الْقُرْبَىٰ حَقَّهُ۔

یعنی اسے رسول ﷺ اقربت دار کو اس کا حق دے دو۔

فدک نبی ﷺ نے فاطمہ زہرا علیہما السلام کو ہبہ کیا حکم خدا پر سرکار ﷺ نے یہ علاقہ فاطمہ زہرا علیہما السلام کو ہبہ کر دیا۔ چنانچہ علامہ سیوطی ابنی تفسیر در المنشور میں لکھتے ہیں جس کو ہم تاریخ احمدی سے نقل کرو رہے ہیں

والدرالمشور للسيوطى اخرج البزار وابويعلى و ابن ابي حاتم عن ابن سعيد الخدرى قال لما نزلت وات ذالقربى حقه دعا رسول الله فاطمة فاعطاها فدك و عن ابن عباس قال لما نزلت وات ذالقربى حقه اقطع رسول الله فاطمة فدك۔

یعنی علامہ سیوطی نے اپنی تفسیر در المنشور میں بیان کیا ہے کہ بزار اور ابو على اور ابن حاتم نے ابو سعید خدری صحابی رسول ﷺ نے روایت کی ہے

کہ جب آئے

### آتِ ذا القربی حقہ

نازل ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے فاطمہ علیہ السلام کو فدک دے دیا اور ان کو مستقل طور پر منتقل کر دیا۔

وفاتِ رسول ﷺ تک فدک پر سیدہ علیہ السلام کا قبضہ رہا تا حالیات بیشتر ﷺ یا علاقہ فاطمہ زہرا علیہ السلام کے قبضہ و تصرف میں رہا۔ چنانچہ حضرت علی مرتضیٰ علیہ السلام نے اپنے زانہ غلاف میں جو مکتب اپنے عامل بصرہ عثمان بن حنفیت انصاری کے نام تحریر کیا اس میں امیر المؤمنین علیہ السلام نے عثمان بن حنفیت کو ہدایت کرتے ہوئے کہا کہ کبھی زخارف دنیا پر فریفثہ نہ ہونا اور مال دنیا پر حرجیں نہ ہونا۔ خود اپنی زندگی کے حالات لکھے کہ میں نے بھی اچھا کھانے کا شوق نہ کیا اور اچھا پہنچ کا، نہ مال دنیا کے بھج کرنے کا نہ کسی مال کو بجا بجا کر رکھے کا۔ اس سلسلہ میں سرکار امامت نے یہ حملہ تحریر فرمایا۔

بلىٰ كانت فى ايدينا فدك من كل ما اطلته السماء  
فساحت عليها نفوس قوم و سخت عنها نفوس قوم  
آخرين و نعم الحكم الله.

یعنی ہمارے پاس کبھی کوئی مالی ذخیرہ نہیں رہا۔ البتہ آسمان کی تمام و معقول کے پتے یعنی ساری دنیا میں مخفی ایک فدک ہمارے ہاتھوں میں تھا لیکن افراطی قوم نے ہمارے ہن کے بارے میں بخیل اختیار کیا تو ہم نے اس کو بھی اپنی سیر چشمی کی بناء پر خیر باد کھد دیا (یعنی) اتمام جنت کرنے کے بعد بزرگ حاصل کرنے کی کوشش نہ کی اس کا بہترین فیصلہ اللہ کرے گا۔ علی مرتضیٰ علیہ السلام کے

اس مکتب کے یہ جملے نج ابلاغہ میں موجود ہیں اور نج ابلاغہ کے کلام علی مرتضیؑ ہونے کو ثقافت علماء اہل سنت نے تسلیم کیا ہے اور شریعت کی کھنی ہیں۔ ان جملوں سے صاف ظاہر ہو رہا ہے کہ فدک تاوافت نبی ﷺ اہل بیت علیم السلام کے قبضہ میں تھا۔ یہاں تک کہ نبی ﷺ کی وفات ہو کی۔

### واقعات ما بعد وفات نبی ﷺ

وفات نبی کے ہوتے ہی نبی ﷺ کی تحریر و تکفین و تدقین کا انتظار کئے بغیر، سعیفہ کی کاروائی شروع ہو کی اور قرارداد خلافت کی صورتیت نے اکابر صحابہ کو دفن رسول ﷺ میں شرکت کا موقع نہ دیا۔ اس نازک اور ضروری موقع پر ایسے قریب تر رہے والے حضرات کی عدم شرکت پر علماء ملت نے حیرت کا بھی اظہار کیا ہے اور ابھی اپنی سمجھ کے مطابق اس عدم شرکت کے اسباب کو معقولیت دینے کی بھی کوشش کی ہے۔ چنانچہ علامہ شبیل بن الفاروق میں اپنے مخصوص انداز کے ساتھ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کے جنازہ رسول ﷺ میں شریک نہ ہونے کی وجہ بیان کی ہیں۔

تاریخ الحنفیں میں بھی اس واقعہ کو اس طرح بیان کیا گیا ہے  
 فلما فرغ ابو بکر من البيعة رجع الى المسجد فقعد على المثبر فباعده الناس حتى امسى و شغلوا عن دفن رسول الله.

یعنی جب سعیفہ میں حضرت ابو بکر کو بیعت سے فراغت ہوئی تو مسجد میں آکر منبر پر بیٹھ گئے اور لوگ شام تک ان کی بیعت کرتے رہے اور اس وجہ سے یہ حضرات رسول ﷺ کے دفن میں شریک نہ ہو سکے۔  
 کنز العمال (شیخ علی مستی القادری الپشتی) میں بیان کیا گیا ہے۔

ان ابا بکر و عمر رضی اللہ عنہما لم یشهد دفن النبی و کاتا فی الانصار فدفن قبل ان یرجعا۔

یعنی حضرت ابو بکر و حضرت عمر رضی اللہ عنہما و فاطمہ زہرا علیہما السلام میں مطلقاً شریک نہیں ہوئے وہ دونوں حضراتِ مجھی انصار کے ساتھ تھے۔ آنحضرت علیہما السلام ان دونوں کی واپسی سے پہلے ہی مدفون ہوتے۔ بہر حال صورت یعنی رہی کہ اور حضرت علیہما السلام دفن ہو رہے تھے اور اور حضرت ابو بکر کی بیعت ہو رہی تھی۔ جب بیعت کی مہم سر ہو چکی اور اس طرف سے فراغت ہوئی تو حضرت عمر کے انصار پر علی مرتضی علیہما السلام اور ان کے خاندان اور حامیان سے بھی بیعت کا مظاہر ہوا اور اس سلسلہ میں جو تشدد کے واقعات پیش آئے، ہم مختصر آبیان کر چکے ہیں لیکن علی مرتضی علیہما السلام اور بھی پاشم میں سے کسی نے بھی بیعت نہ کی۔ نتیجہ فاطمہ زہرا علیہما السلام کے کار ان جو فدک میں تھے، ان کو نکال دیا گیا یہاں سے اس قضیہ کی ابتداء ہوئی۔

سیدہ علیہما السلام نے دعویٰ کیا کہ فدک میرے باپ علیہما السلام مجھے ہبہ کر چکے ہیں فتوح البدال بladuri جو اکابر علماء اہل سنت سے ہیں اور علامہ شبیلی نے جابجا اس کتاب کو سند آپیش کیا ہے۔ اس کی عبارت ملاحظہ ہو جس کو تاریخ احمدی سے نقل کر رہے ہیں۔

کانت فدک لرسول الله خاصه لانه لم یوجف المسلمين  
علیها بخیل ولا رکاب وعن مالک بن جعونه عن ابی  
قال قالت فاطمة لابی بکر ان رسول الله جعل لی فدک  
فاعطنی ایاها و شهد لها على بن ابی طالب فسالها

شاهدًا آخر فشهدت لها أم أيمن فقال قد علمت يا ابنة رسول الله انه لا تجوز الا شهادة رجلين او رجل وامرأتين.

یعنی فدک خاص رسول اللہ ﷺ کا تھا کیوں کہ اس پر مسلمانوں نے نہ گھوڑے دوڑائے تھے نہ اونٹ اور مالک بن جعون سے روایت ہے جوانہوں نے اپنے باپ سے روایت کی ہے کہ فاطمہ علیہما السلام نے ابو بکر سے کہا کہ فدک مجھ کو میرے باپ ﷺ دے گئے ہیں لہذا وہ مجھے دو۔ فاطمہ علیہما السلام کی شہادت علی ﷺ نے دی۔ حضرت ابو بکر نے دوسرا گواہ طلب کیا توام ایمن نے گواہی دی تو حضرت ابو بکر نے فرمایا کہ اسے بنت رسول اللہ ﷺ! آپ جانتی ہیں کہ شہادت نہیں چلتی لیکن دو مردوں کی یا ایک مرد اور دو عورتوں کی۔ سیدہ طاہرہ علیہما السلام کا یہ ارشاد کہ رسول اللہ ﷺ نے فدک مجھے ہر کیا ہے، دوسری کتابوں میں بھی موجود ہے۔ کتاب فضیلۃ النجات کا قلمی نسخہ جو ہمارے پاس موجود ہے اس میں علماء اہل سنت کی معتبر کتابوں سے ہبہ فدک کا مفصل واقعہ بیان کیا گیا ہے۔ لکھتے ہیں کہ ابو بکر جوہری کی کتاب قصیرہ فدک سے اور یاقوت حموی شافعی کی کتاب مجمم البدا ان سے اور ابن حجر عسکری کی کتاب صواعق حمرہ سے اور تاریخ آل عباس سے اور کتاب ممل و محل سے اور علامہ ابن الحدید کے بیان سے ظاہر ہے کہ حضرت فاطمہ زہرا علیہما السلام نے اس کے ثبوت میں کہ میرے باپ نے فدک مجھے ہبہ کیا علی ابن ابی طالب ﷺ اور ام ایمن کو پیش کیا تو حضرت ابو بکر نے فرمایا کہ شوہر کی گواہی زوج کے حق میں نہیں سنی جا سکتی۔ ہو سکتا ہے کہ یہ شہادت اپنے مفاد کے لئے ہو اور ام ایمن ایک عورت کی گواہی لائی اعتبار نہیں اور اس بناء پر انہوں نے فدک کو

بنت خیر المسلمين کے تصرف سے نکال کر داخل بیت المال کر لیا۔  
فدر کو حضرت ابو بکر نے اور ان کے بعد حضرت عمر نے  
اپنے لئے مخصوص کر لیا تھا۔

تاریخ الخلفاء علامہ جلال الدین سیوطی شافعی سے اور الغاروq (علامہ شبیل  
نعمانی) سے یہ بات عیاں ہوتی ہے کہ فدر کو حضرات شیخین نے اپنے پسے  
عہد میں اپنے لئے مخصوص کر لیا تھا۔

اب ہم حضرت سائبصرہ اس امر پر کرتے ہیں کہ آیا اس کی ضرورت تھی  
کہ فاطمہ زہرا علیہا السلام سے شہادت طلب کی جائے اگرچہ اس سلسلہ میں یہ  
دیکھنا ضروری ہے کہ فاطمہ زہرا علیہا السلام کا عند اللہ و عند الرسول ﷺ کیا  
مقام ہے ان کے بارہ میں آیہ تطہیر بتا جکی تھی کہ وہ ظاہرہ ہیں اور آیہ مبارکہ

### فنجعل لعنة الله على الكاذبين

کحمد کر بتا دیا تھا کہ وہ صدیقہ ہیں اور رسول ﷺ کی حدیث تقلیدیں نے طے کر دیا  
تھا کہ وہ تمام امت کے لئے وسید نجات ہیں وغیرہ لیکن ہم اس بحث سے قطع  
نظر کرتے ہوئے اگر سیدہ علیہا السلام کو حامتہ اسلامیں ہی کی حیثیت سے  
دیکھیں تو دن اور دنیا کا یہ مستقل قانون ہے کہ قابلیت سے اشبات حق کا مطالuber  
نہیں کیا جائے گا۔ بلکہ ثبوت اس سے طلب کیا جائے گا جو اس چیز کا دعویدار  
ہو کر قابلیت کے قبضہ سے نکالنا چاہتا ہے اسی لئے یہ جملہ مشور ہے کہ  
القض ولیل الملک

یعنی قبضہ خود دلیل ملکیت ہے۔ دنیا اور دین کا سارا نظام اسی اصول پر چلتا ہے  
ورنہ ہر شخص ہر چیز کا ثبوت ملکیت دینے میں ہر وقت کیسے عہدہ برآ ہو سکتا

ہے؟ ہاتھ پر گھٹنی، جب میں پیدا، سر پر ٹوپی، پیر میں جوتا، بدن پر لباس، گھر کا سامان غرض کہ ہر چیز کا شوت ملکیت کوئی کھماں نکل محفوظ رکھ سکتا ہے؟ اسی وجہ سے شریعت اور ہر حکومت کا قانون ہے کہ بار شہوت قابض پر میں بلکہ اس کے مقابلہ مدعی پر ہے۔ ہم یہ ظاہر کرچکے ہیں کہ فدک سیدہ علیہا السلام کے قبضہ میں تھا۔ جس کی ایک اور صریح دلیل یہ ہے کہ اگر فدک سیدہ علیہا السلام کے قبضہ میں پہلے سے نہ ہوتا تو ان کے اس فرمانے پر کہ میرے باپ نے فدک مجھے ہبہ کیا تھا۔ گواہ طلب کرنے کی کوئی ضرورت ہی نہ تھی۔ یہ جواب دیا جاسکتا تھا کہ اگر نبی ﷺ نے آپ کو ہبہ کیا ہوتا تو یہ آپ کے قبضہ میں ہوتا کیونکہ ہبہ قبضہ کے بغیر نافذ ہی نہیں ہوتا۔

سیدہ (علیہا السلام) کی طرف سے شہادت پر ایک نظر ممکن ہے کہ کسی کے دل میں یہ خیال گزے کہ سیدہ علیہا السلام کے گواہوں کا صرف علی ﷺ اور ام ایمن میں انحصار تھا اور رسول ﷺ نے صرف ان دو ہی کے سامنے ہبہ فرمایا تھا؟ اصولاً یہ بات غلط ہے۔ اسی طرح یہ بھی ناممکن ہے کہ ہبہ کرتے وقت رسول ﷺ کو اور ہبہ کا دعویٰ کرتے وقت بنت رسول ﷺ کو یہ علم نہ ہو کہ نصاب شہادت میں حکم دو مرد یا ایک مرد اور دو عورتوں کا ہونا ضروری ہے اور اس لाई کی وجہ سے سیدہ علیہا السلام نے ناکافی شہادت پیش کی ہو۔

ہم اس کا یقین رکھتے ہیں کہ سیدہ علیہا السلام کی تائید میں شہادتیں اور بھی موجود تھیں۔ چنانچہ تاریخ آن عباس میں یہ بیان موجود ہے کہ سیدہ علیہا السلام نے شہادت کے لئے علی مرتضیٰ ﷺ، ام ایمن اور اسماء بنت عمیں کو پیش کیا اور یہ دونوں خواتین وہ ہیں جن کے لئے سرکار رسالت ﷺ نے

جنت کی بشارت دی۔ یہ روایت اصول درایت کے اعتبار سے یقینی ہے۔ کیونکہ رسول ﷺ، علی ﷺ اور فاطمہ زہرا علیہما السلام کے بارے میں یہ ہرگز نہیں سمجھا جا سکتا کہ وہ نصاب شہادت سے بے خبر ہوں بلکہ یہ سمجھنا بھی غلط ہے کہ ان تین (یعنی علی ﷺ، ام اسکن اور اسماء بنت عمیں) کے سوا اور کوئی ثابتہ نہ تھا جس کے سامنے رسول ﷺ نے ہبہ کیا ہو۔ واقعہ کو واقعہ کی حیثیت سے دیکھنا چاہیے۔ سیدہ علیہما السلام نے اپنا دعویٰ اس انداز میں نہیں پیش کیا تھا جس طرح ہم لوگ اپنے دعووں کو پوری تیاری کرنے کے بعد عدالت میں دائر کرتے ہیں اور پھر شاہدوں کو میاگر لیتے ہیں۔ سیدہ علیہما السلام تو روئی پیشی ہوئی بنت رسول ﷺ کی حیثیت سے صحابی رسول سے شکایت کرنے کی تھیں۔ ان کی روایگی کے وقت علی مر قصیٰ ﷺ اور کچھ بیان بھی سیدہ علیہما السلام کی محبت اور ہمدردی میں ان کے ساتھ نہیں اور حاضرین اور سیدہ علیہما السلام کے درمیان میں پرودہ لے کر محضی ہو گئیں۔ سیدہ علیہما السلام نے آہ و بکا کے ساتھ ان لوگوں کی شکایت کی اور شکایت کرتے ہوئے فرمایا کہ فدک مجھ سے کیوں لیا گیا یہ تو میرے باپ مجھے دے چکے ہیں اس پر شہادت مانگی گئی توجو لوگ اس وقت سیدہ علیہما السلام کے پاس موقع بر موجود تھے اور ہبہ ان کے سامنے ہوا تھا سیدہ علیہما السلام نے ان کو پیش کیا اور ان کا نام لیا۔ لیکن جب علی ﷺ کی شہادت شوہر ہونے کی بناء پر مسترد ہو گئی تو حقیقتاً سیدہ علیہما السلام کو اس کی ضرورت ہی نہ تھی کہ ان گواہوں کو طلب کریں جو اس وقت آپ کے ساتھ نہیں ہیں اور ان کو بلوا بلوا کر کہیں کہ میری شہادت دو۔ اس کی ضرورت تو ایسے شخص کو ہوتی جس کا حق صرف ایک اسی صورت میں حضر ہوتا ہے لاہریہ ثابت کیا جائے تو حق ہے ورنہ نہیں۔ سیدہ علیہما السلام

اس طوالت کی ضرورت ہی کیا تھی کہ غیر حاضر لوگوں کو حاضر کریں اور ان کے انتظار میں اس قضیہ کو التواہ میں ڈالیں۔ باپ کی اکلوتی بیٹی تھیں۔ جب آپ نے دیکھا کہ ہبہ نہیں مانا جا رہا ہے تو آپ کو یہی کہنا تھا کہ چلو چھوڑو ہبہ کرنا نہیں مانتے ہو نہ سی میں اپنے باپ کی وارثت تو ہوں۔ یعنی اگر ان کی موجودگی میں تمہارے نزدیک فدک کی میں مالک نہ تھی تو اب وارث ہو کر ان کے بعد تو مالک ہوں۔

ہر شخص اپنی جگہ سوچے کہ اگر کسی کو اس کے باپ نے اپنی زندگی میں کوئی جیزروتی دی ہو اور باپ کی وفات کے بعد کوئی غیر آدمی جس کا اس چیز میں کوئی حق نہ ہوا سے یہ پوچھئے کہ یہ جیزروتی کو کیسے لی تھی تو المال وہ جواب دے گا کہ میرے باپ نے دی تھی اس پر اک اس سے کھما جائے کہ کس کے سامنے دی تھی تو اگر کوئی ایسا آدمی اس وقت وہاں موجود ہو گا تو اس کا نام لے دیا جائے گا۔ اگر اس آدمی کی شادوت کو ناکافی کھما جائے گا تو جیزروتی کو کیا ضرورت ہے کہ وہ دوسروں کو بلاتا ہے۔ وہ فوراً کہے گا کہ اس بحث سے فائدہ کیا؟ میں اپنے باپ کا وارث ہوں۔ دنیا میں ہر شخص ایسے موقع پر وہی صورت اختیار کرے گا جو سیدہ علیہ السلام نے کی۔ سیدہ علیہ السلام کے دعوائے وراثت پر جو جواب دیا گیا اس کو ہم پڑھتے ہی بیان کر چکے، میں کہ انبیاء کے مstroکر کی میراث نہیں ہوتی بلکہ وہ صدقہ ہوتا ہے۔ سیدہ علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ قول جو سراسر مخالف قرآن ہے، میرے باپ کا قول لیکے ہو سکتا ہے؟ چنانچہ سیدہ علیہ السلام نے ان آیات قرآنی کو پیش کیا جس میں عموماً اور خصوصاً انبیاء کی وراثت کا تذکرہ موجود ہے۔ لیکن سیدہ علیہ السلام کی بات کی طرح نہانی کی تو آپ نے فرمایا کہ میں نے انتام محنت کے فرض

کو پورا کر دیا۔

**بالآخر سیدہ علیہ السلام نے صبر کرتے ہوئے اس قضیہ کو خدا کے سپرد کر دیا اور روز مبشر اللہ کے فیصلہ پر چھوڑ دیا۔**

اب اس کا فیصلہ روز مبشر ہو گا اس روز فیصلہ کرنے والا اللہ ہو گا اور فیصلہ کرنے والے میرے ساتھ میرے باپ محمد ﷺ ہوں گے تم بھی اس دن کا انتظار کرو میں بھی اس دن کی منتظر ہوں۔ ہم اس سلسلہ میں علی مرتضی علیہ السلام کا قول بھی نجی البیان کے پیش کر جکے، میں اکہ سر کار لامت نے عثمان بن حنفیت سے فدک کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا۔

**نعم الحکم اللہ**

یعنی اب اس کا فیصلہ یہاں نہیں بلکہ خدا کے یہاں ہو گا۔ بعد ازاں یعنی الفاظ فاطمہ زہرا علیہ السلام کے ہیں جو بیان ہو چکے اور اس کی سند بھی ہم عنقریب پیش کریں گے۔ صاف ظاہر ہے کہ فاطمہ اور علی علیہ السلام دونوں نے اتمام حجت کے بعد اپنا قضیہ اللہ کے فیصلہ پر چھوڑ دیا۔

جس امر کو سپرد خدا کر دیا جائے پھر اس حق کو اپنی طرف سے حاصل کرنے کی کوشش قطعاً نامناسب ہے۔

کسی امر کو سپرد خدا کرنے اور الہی فیصلہ پر چھوڑ دینے کے معنی یہ ہیں کہ آج کے بعد ہم پھر کبھی کسی سے اپنے حق کے طالب نہ ہوں گے اور اس کے حاصل کرنے کی کبھی اپنی طرف سے کوشش نہ کریں گے۔ علی علیہ السلام و نبی کریم ﷺ کے طبق مسلم محدثین اور روز جزا کے فیصلہ پر چھوڑ دیا اور یہ طے کریا کہ اب ہم اس بارہ میں اپنا حق حاصل کرنے کے کوئی کوشش

نہ کریں گے اور کوئی قدم نہ اٹھائیں گے۔ اب جو لوگ بار بار یہ سمجھتے ہیں کہ علی مرتضیٰ علیہ السلام نے اپنے زناز خلافت میں فدک پر اپنا اور اپنے بیویوں کا قبضہ کیوں نہ کیا اور حکومت ہوتے ہوئے، اگر فدک ان کا تھا تو کیوں نہ لیا؟ وہ لوگ غور کریں اور نگاہ انصاف سے دیکھیں کہ سیدہ علیہ السلام اور ان کے ساتھ علی مرتضیٰ علیہ السلام جب دونوں اس قضیہ کو سپرد خدا کر چکے تھے اور فیصلہ خدا پر چھوڑ چکے تھے تو اب سیدہ علیہ السلام کی وردناک وفات کے بعد ان کے شریک غم اور شریک فیصلہ یعنی ان کے شوہر اور فرزند اس فدک کو از خود حاصل کرنا اور با اختیار خود لے لینا گوارا کر سکتے تھے؟ ہرگز نہیں۔ اس صورت میں اگر اپنی طاقت کی بنا پر فدک سے لیتے تو پھر علی مرتضیٰ علیہ السلام کے ان الفاظ کی کیا حقیقت رہ جاتی کہ ہمارے حق کے بادے میں خل کیا گیا تواب ہم نے اپنی سیر چھی سے اسے خیر باد کر دیا اور اس قضیہ کو سپرد خدا کر دیا اور فیصلہ روز قیامت پر چھوڑ دیا اور اللہ کا فیصلہ ہر فیصلہ سے بہتر ہے۔ یعنی اور صرف یہی وجہ ہے کہ فاطمہ زہرا علیہ السلام کے ورثاء نے کسی زناز میں بھی از خود فدک کو حاصل کرنے کی کوشش نہیں کی۔ کس قدر افسوس ناک ہے یہ بات کہ یہ تو کہا جائے کہ اگر فدک حق فاطمہ علیہ السلام تھا تو علی مرتضیٰ علیہ السلام کو کیوں نہ دیا جیسے علی مرتضیٰ اور حسین علیهم السلام الگ الگ دو فریت تھے معاذ اللہ یا گویا حسین علیهم السلام فدک کے طالب تھے اور علی مرتضیٰ نے ان کے طلب کرنے کے باوجود نہیں دیا، اور یہ نہ دیکھا جائے کہ اگر علی مرتضیٰ کی نظر میں فدک حق فاطمہ علیہ السلام نہ ہوتا تو علی مرتضیٰ فاطمہ زہرا علیہ السلام کے ہم نواکیوں ہوتے؟ فاطمہ زہرا علیہ السلام کی تائید میں شادوت کیوں دستے بلکہ علی مرتضیٰ کے نقطہ نظر کے خلاف خود سیدہ علیہ السلام ہی دعوا تھے حق فدک کیوں کرتیں؟ اور

جو فیصلہ حکومت نے کیا اس پر کیوں غصبناک ہوتیں اور مرتبے و ملک کیوں غصبناک رہتیں؟ کیا کوئی باشور انسان یہ سمجھ سکتا ہے کہ فاطمہ زہرا علیہ السلام کا اپنی حق رسی کے لئے حکام وقت کے پاس آنا اور اپنے حق کا دعویٰ کرنا اور تائید دعویٰ میں قرآنی اور انسانی دونوں قسم کی شہادتوں کا پیش کرنا اور فیصلہ حکومت پر ناراض ہونا یہ تمام تراقدام علی ﷺ مرتضیٰ کی اجازت اور حمایت اور موافقت کے بغیر ہو سکتا تھا؟ ہرگز نہیں! پھر سیدہ علیہ السلام کا تادم مرگ ناراض رہنا اور وصیت کر جانا کہ وہ لوگ شریک جنازہ نہ ہوں اور علی مرتضیٰ ﷺ کا اس وصیت پر پورے طور پر عمل کرنا، یہ سب بچھ کیا اس صورت میں ممکن تھا کہ فدک کے بارہ میں علی مرتضیٰ ﷺ کا نظریہ سیدہ علیہ السلام کے نظریہ سے مختلف ہو؟ ہرگز نہیں۔ علی مرتضیٰ ﷺ نے تو اپنے زمانہ خلافت میں بھی یہی فرمایا کہ دنیا میں ایک فدک ہمارے قبضہ میں تھا جس کے بارہ میں قوم نے بغل کیا تو ہم نے اپنی سیر چھپی سے اسے بھی خیر باد کیا اور فیصلہ اللہ پر چھوڑ دیا۔ علی مرتضیٰ ﷺ کے یہ کلام ہم پہلے لکھ چکے ہیں۔

فدرک اپنے زمانہ خلافت میں علی مرتضیٰ ﷺ نے کیوں نہ لیا؟  
ہم تفصیل سے لکھ چکے ہیں کہ علی ﷺ اور فاطمہ علیہ السلام دونوں نے ایک مرتبہ اتمام حجت کر کے کھہ دیا اور ملے کر لیا کہ اب ہم نے اس مسئلہ کو سپرد خدا کر دیا اور روز آخرت اللہ کے فیصلہ پر چھوڑ دیا۔ اس کے بعد یہ لکھ ممکن تھا کہ وفات سیدہ علیہ السلام کے بعد علی مرتضیٰ ﷺ یا حسنین علیہم السلام یا اولاد فاطمہ زہرا علیہما السلام، سیدہ کے وارث ہو کر ان کے کے ہوئے فیصلے کے معرف ہوں اور بزرگ فدرک لے کر سیدہ طاہرہ علیہما السلام سے بے وفاٹی

کریں۔

فدر کے خلاف علی مرتضیٰ علیہ السلام کے زمانہ میں کس کے پاس تھا؟  
لوگ اپنی بے خبری کی بتا پر، مغض اس اندازہ سے کہ جب خلافت  
علی علیہ السلام کو ملی تو ساتھ میں فدر بھی ضرور ان کے قبضہ میں آیا ہوا گا، یہ سمجھ لیتے  
ہیں کہ فدر علی علیہ السلام کے پاس پہنچ گیا۔ حالانکہ یہ سراسر غلط ہے۔ ہم اس سے  
پہلے علامہ شبیل کی الفاروق وغیرہ سے یہ دکھا چکے ہیں کہ فدر کو فاطمہ زہرا  
علیہما السلام سے چھین لئے جانے کے بعد، حضرت ابو بکر نے اپنے لئے مخصوص  
کر لیا تھا اسی طرح اپنے زمانہ میں حضرت عمر نے بھی اپنے لئے مخصوص رکھا۔  
اس کے بعد حضرت عثمان کا زمانہ خلافت آیا۔

حضرت عثمان نے فدر کی جاگیر مستقل طور پر مروان کو  
عطای کر دی تھی

تاریخ ابوالقداء سے شاریخ احمدی نے یہ الفاظ نقل کئے ہیں ملاحظہ ہوں۔  
مما نقم الناس علیه وردہ الحكم بن العاص طرید  
رسول اللہ و طرید ابی بکر و عمرًا واعطائہ مروان بن  
الحكم خمس غنائم افریقیہ وہ خمس مائیہ الف دینار  
الی ان قال واقطع مروان بن الحكم فدر  
یعنی جن باتوں نے لوگوں کو حضرت عثمان پر مشتعل کیا وہ یہ تھیں  
کہ انہوں نے حکم بن العاص کو مدینہ واپس بلایا جس کو رسول اللہ ﷺ نے  
مدینہ سے کھال دیا تھا اور حضرت ابو بکر و عمر نے بھی اس کو کامے ہی رکھا تھا۔  
دوسرے یہ کہ حضرت عثمان نے افریق کے مال غنیمت کا جس (جو حق آہ)  
رسول ﷺ (خدا) مروان بن حکم کو عطا کر دیا تھا جس کی مالیت پہنچ لا کر دینار

تھی۔ اس کے علاوہ اور بھی ایسی باتیں تھیں جن کے سچھلے ایک یہ بھی ہے کہ حضرت عثمان نے فدک کو بھی مستقل طور پر مروان کو بطور جاگیر دے دیا تھا۔ تاریخ روضۃ المناظر کی بھی عبارت ملاحظہ فرمائے۔

قال ابن شحنة في روضة المناظر وفي سنة أربع و  
ثلاثين أقطع مروان بن الحكم فدك

یعنی ابن شحنة نے تاریخ روضۃ المناظر میں بیان کیا ہے کہ ۳۲۴ھ میں عثمان بن عفان نے مروان بن حکم کو فدک بطور جاگیر دے دیا۔

غرض کہ فاطمہ زہرا علیہ السلام کی محرومی کے بعد سے ۳۲۵ھ تک یہ فدک ہر عدد کے خلیفہ کے لئے مخصوص رہا اور اس کی وجہ ہمارے نزدیک یہ ہرگز نہیں کہ خلفاء ثلاثہ نے اس معمولی سی جائیداد پر ایک شہنشاہی کے موتے ہونے کی لائج کی وجہ سے قبضہ رکھا بلکہ اصل وجہ یہ ہے کہ حکومت جب کبھی کسی مخالف حکومت پا کر اس کی جائیداد ضبط کرتی ہے تو وہ منضبط جائیداد صرف حکومت کے زیر تصرف رہتی ہے اس میں عوام یا افراد کا کوئی حق نہیں ہوتا جب تک حکومت خود اپنی مرخصی سے کسی کو عطا نہ کر دے۔ فدک چونکہ سیدہ علیہ السلام سے ضبط کردہ جائیداد تھی اس لئے اس میں عامۃ المسلمين کا حق نہ تھا۔ لیکن جب ۳۲۴ھ میں حضرت عثمان نے پہنچنے والاد مروان کو یہ جائیداد عطا کر دی تو اس روز سے مروان کی ملکیت میں آگئی۔ حضرت علی علیہ السلام کے زمانہ خلافت میں یہ جائیداد مروان ہی کے پاس رہی کیونکہ ورثاء فاطمہ جن میں بیشیست شوہر خود علی علیہ السلام بھی تھے، حضرت علی علیہ السلام و فاطمہ علیہ السلام کے اس فیصلہ کے بعد کہ اس کا فیصلہ ہم نے اللہ پر چھوڑ دیا، اس جائیداد کو حاصل کرنے کا خیال بھی دل میں نہ لاسکتے تھے۔

مروان کے بعد یہ جائیداد اولاد مروان میں منتقل ہوتی رہی یہاں تک کہ حضرت عمر بن عبد العزیز تک پہنچی۔ اس خلیفہ نے اہلبیت علیم السلام کے بارہ میں جو سنتیاں ہوتی جلی آرہی تھیں، ان کو کسی حد تک دور کرنا چاہا۔ چنانچہ علی مرتضی علیہ السلام پر مساجد میں منبروں پر جو تبر احمد معاویہ سے ہو رہا تھا اس کو ۹۹ ہجری میں حضرت عمر بن عبد العزیز نے حکماً بند کر دیا اور قوم شخص بھی بنی ہاشم کے پاس بھیجیں دیکھئے تاریخ ابوالغدا اور کتاب الزجاج (قاضی ابو یوسف)۔ اسی خلیفہ نے اپنے عمد خلافت میں پہلی بار فدک بھی اولاد سیدہ علیہا السلام کو واپس کیا۔ چنانچہ کتاب اخبار الاولائل (ابو نیلام عکری) سے نقل کیا گیا ہے کہ پہلا شخص جس نے فدک اولاد فاطمہ علیہا السلام کو واپس کیا وہ عمر بن عبد العزیز تھے۔ لیکن عمر بن عبد العزیز کے بعد فدک پھر اولاد فاطمہ علیہا السلام سے لے لیا گیا۔ یہاں تک کہ سفاح ابوالعباس کازنانہ آیا تو انہوں نے پھر اولاد فاطمہ علیہا السلام کو فدک واپس کیا۔

سفاح کے بعد پھر اولاد فاطمہ علیہا السلام سے فدک لے لیا گیا۔ جب خلیفہ محمد بن مسحور کازنانہ آیا تو انہوں نے پھر اولاد فاطمہ کو فدک واپس کر دیا۔ محمدی کے بعد پھر ورشا فاطمہ سے لے لیا گیا اس کے بعد جب مامون رشید کازنانہ آیا تو انہوں نے علماء ملت کو جمع کیا اور فدک کے مسئلہ پر اپنے سامنے بحث کرتی اور بالآخر یہ طے ہوا کہ یہ حق سیدہ علیہا السلام تھا۔ مامون نے ایک جن مسروت قائم کیا اور فدک اس جلسہ عام میں اولاد فاطمہ زہرا علیہا السلام کو واپس کیا گیا (اخبار الاولائل) مامون الرشید کا اولاد فاطمہ کو فدک کا واپس کرنا فتوح البلدان (بلذری) میں بھی مرقوم ہے۔ فتوح البلدان بلذری کی عبارت یہ

ہے۔

وقد كتب امير المؤمنين المامون بدفع فدك الى ولد فاطمة و قد كتب امير المؤمنين الى المبارك الطبرى مولى امير المؤمنين يامرة برد فدك على ورثة فاطمة بنت رسول الله بحدودها جميع حقوقها.

يعنى امير المؤمنين يامون رشيد نے حکم دیا کہ فدک اولاد فاطمہ علیہ السلام کو دیا جائے اور اپنے غلام مبارک طبری کو لکھ بھیجا کہ فدک اپنی حدود اور تمام حقوق کے ساتھ ورثا فاطمہ بنت رسول اللہ علیہ السلام کو لوٹا دیا جائے۔ بلکہ تاریخ الخلفاء (علامہ سیوطی) نے یہ بھی لکھا ہے کہ امرالمامون بان ینادی برئت الذمة ممن ذکر معاویۃ طالب:

يعنى يامون نے حکم دیا کہ یہ اعلان کر دیا جائے کہ جو شخص معاویۃ کا ذکر بھائی کے ساتھ کرے گا میں اس کی جان و مال کا ذمہ دار نہیں ہوں اور یہ بھی اعلان کرایا کہ رسول اللہ علیہ السلام کے بعد علی ابن ابی طالب علیہ السلام خلق خدا میں سب سے افضل ہیں۔

چار خلفاء نے اپنے پسے عہد میں فدک اولاد فاطمہ علیہ السلام کو واپس کیا

چار خلفاء ایسے گزرے ہیں جنہوں نے اپنے اپنے عہد میں فدک کو حق سیدہ علیہ السلام تسلیم کر کے ان کی اولاد کو واپس کیا۔

عمر بن عبد الغزیر۔ ابو العباس سفاح۔ مددی بن منصور۔ یامون الرشید۔

ظاہر ہے کہ یہ لوگ خلفاء ثلاثة کے مانتے والے تھے لیکن انہوں نے خلیفہ اول و

ثانی و ثالث کے نظریات کو کاحدم اور حضرت شیخین کے فیصلہ کو غیر صحیح قرار دیا۔ ان چاروں خلفاء کویہ بھی یقیناً علم تھا کہ حضرت علی علیہ السلام نے اپنے عمد خلافت میں فدک حاصل کرنے کی کوشش نہیں کی تھی لیکن اس سے انہوں نے یہ نتیجہ ہرگز اخذ نہیں کیا کہ اگر فدک حق سیدہ ہوتا تو علی علیہ السلام فدک پر قبضہ کرتے اور جب یہ نتیجہ اخذ نہیں کیا تو الحاصل صریحی و اعقاب کی روشنی میں یعنی سمجھا کہ علی مرتضی علیہ السلام کا فدک کی طرف سے صرف نظر رکھنا علی علیہ السلام کی غیرت، حمیت اور فاطمہ زہرا علیہما السلام سے وفا کی بنا پر تھا اور یہ کہ علی مرتضی علیہ السلام اپنے اور فاطمہ زہرا علیہما السلام کے قول (سپرد خدا کر دیا) پر مضبوطی کے ساتھ عمل بیرا تھے۔

**اگر کوئی شخص از خود صاحب حق کا حق دے تو پھر صاحب حق کو اپنا حق لینے سے انکار کا کوئی حق نہیں ہے**

ہم پہلے کہہ چکے ہیں کہ صاحب حق اگر اتمام جنت کے بعد کہہ دے کہ میں نے اس معاملہ کو سپرد خدا کیا اب اس فیصلہ اللہ کے یہاں ہو گا تو پھر اس کے لئے یہ روا نہیں کہ وہ بھی بھی اس چیز کو حاصل کرنے کی کوئی سی اپنی طرف سے کرے۔ وہ یہ تو کہے گا کہ مجھے میرے حق سے محروم کیا گیا لیکن سپرد خدا کرنے کے بعد اس حق کو حاصل کرنے کے لئے کوئی قدم نہ اٹھائے گا۔ لیکن اس کے مقابلہ میں ایک صورت ہے وہ یہ کہ جس کے قبضہ میں یہ حق ہو اور وہ کسی وقت یہ تسلیم کرتے ہوئے کہ واقعاً یہ حق میرا نہیں ہے بلکہ حقدار کا حق ہے اگر حقدار کو حق واپس کرے تو اس صورت میں حقدار کو انکار کرنے کا حق نہیں ہے کیونکہ اب یہ مسئلہ موجودہ فریقین میں متنازع رہا ہی نہیں جس کا فیصلہ اللہ پر رکھا جائے۔ فیصلہ ہمیشہ نرماعی امور کا ہوا کرتا ہے۔

اور سابق میں نزاعی ہونے کی ہی وجہ سے پروردخا کیا گیا تھا لیکن بعد کے خلاف مذکورین نے جب حقدار کا حق سلیم کر لیا تو اس وقت کے فریقین میں کوئی نزاع ہی نہ رہا۔ اب حق دار اپنا حق لینے کے انکار کرے تو کیا کہ کر انکار کرے؟

البتہ جن اصل فریقین میں یہ مسئلہ نزاعی صورت میں قائم رہا یا فریقین کی جگہ آنے والوں میں سے جہاں جہاں بھی نزاعی رہا، ان کے درمیان الی فیصلہ ہو گا۔ کیونکہ ہر نزاع کا آخری فیصلہ اسی روز ہوتا ہے۔

حکومت، مهاجرین اور انصار کے سامنے جو تقریر سیدہ علیہما السلام نے کی اس کا تذکرہ

سیدہ علیہما السلام نے اس سلسلہ میں حکومت، مهاجرین اور انصار کے سامنے پہنچ کر جو تقریر فرمائی تھی اس کو خطبہ لڑ کے نام سے اکابر علماء اہل سنت نے بیان کیا ہے۔ لڑ رفقاء سفر کو کہتے ہیں۔ چونکہ اس وقت سیدہ علیہما السلام تنہا نہ تھیں بلکہ گھر کی کنیزیں، خاندان کی مستورات، آپ علیہما السلام کے شوہر اور پچھے بھی آپ کے ساتھ تھے اس لیے اس تقریر کو خطبہ لڑ سے موسوم کیا گیا ہے۔ اس خطبہ کو ابو بکر جوہری نے اپنی کتاب سقیفہ میں روایت کیا ہے۔ اس کے علاوہ تذکرہ خواص الامۃ (علامہ سبط بن جوزی) اور تاریخ یافعی وغیرہ میں اس خطبہ کی تذکرہ اور اسی خطبہ کی مدد و ثناء لکھی ہے اور علامہ جاراللہ زمخشیری نے اپنی کتاب فائق میں اس خطبہ کا اور اس کے بعض الفاظ کی لغوی حیثیت کا ذکر کیا ہے۔ علامہ جلال الدین سیوطی نے بھی تالی موصوفہ میں ابن قتیبہ کے حوالہ سے اس خطبہ کا ذکر کیا ہے۔ یہ خطبہ ایک مفصل اور طولانی بیان ہے۔ اگرچہ اس وقت ہمارے سامنے ہے لیکن بخوبت

طوالت ہم اس کے لکھنے سے رک رہے ہیں نیز ہماری کوتاہ قلمی کی ایک وجہ اور بھی ہے وہ یہ کہ ممکن ہے کہ اس خطبہ کے پے در پے جملے کی کے لیے بار خاطر ہوں۔ کیونکہ معصومہ علیہ السلام نے یہ تقریر اسی شان اور اسی لب سے فرمائی ہے جو ایک آفیا زادی، خندو مسہ اور شاہزادی کو نین کا حق ہے۔ ہم اس خطبہ کا صرف آخری جملہ بیان کر کے دکھانا چاہتے ہیں کہ بالآخر سیدہ علیہ السلام نے اس قضیہ کو سپرد خدا کرتے ہوئے فیصلہ روز آخرت پر چھوڑ دیا تھا۔

تلقائِ یوم حشر ک فنعم الحكم اللہ والزعیم محمد و  
الموعد القيمة وعند الساعة ما ی وعدون و لکل بنا  
مستقر وسوف تعلمون من یاتیه عذاب یخزیه یحل عليه  
عذاب مقیم۔

یعنی یہ مromoہ میراث پدر (میں) تیرے خسر کے دن تیری شکایت کروں گی۔ اس روز اللہ سب سے بہتر فیصلہ کرنے والا ہو گا اور محمد علیہم مصطفیٰ دعویدار ہوں گے۔ ہمارا اور تمہارا انصاف قیامت میں ہو گا ہر بات کا ایک مقام معین ہے تم عقربیت جان لو گے کہ رسولؐ ان اور پائیدار عذاب کس پر ہوتا ہے۔ پھر فرماتی ہیں۔

وانا ابنة نذير لكم یعنی یدی عذاب شدید فاعملو انا  
عاملون وانتظروا انا منتظرون۔

میں اس کی بیٹی ہوں جو تم لوگوں کو اللہ کے شدید عذاب سے ڈراستے کے لیے آئے تھے اب جو تمہیں کرنا ہو کرو اور جو ہمیں کرنا ہے ہم کریں تم بھی روز قیامت کا انتظار کو ہم بھی اس دن کے منتظر ہیں۔ ان تمام کلامات سے بخوبی

ظاہر ہو رہا ہے کہ سیدہ علیہ السلام نے اس قضیہ کو اللہ کے فیصلہ پر چھوڑ دیا اور سپرد خدا کیا۔ یعنی الفاظ علی مرتضی علیہم کے بین جن کو ہم نجع البلاغہ سے نقل کر چکے، میں یعنی

**نعم الحکم اللہ**

بہترین فیصلہ کرنے والا اللہ ہے۔ کیا اب کوئی منصفت اور صاحب دل یہ کہہ سکتا ہے کہ اس کے بعد علی مرتضی علیہم کے لیے زینا ہے کہ وہ اپنے زمانہ خلافت میں فدک پر قبضہ کرنے کا خیال بھی دل میں لائیں؟ "لا والله" ہرگز نہیں۔

فدرک پر علی مرتضی علیہم کا قبضہ نہ کرنا اس کی دلیل ہے کہ فدرک صرف حق فاطمہ علیہ السلام تھا۔

فدرک کے بارے میں صرف دو نظریے ہیں ایک نظریہ فاطمہ زہرا علیہم کا ہے جس میں علی مرتضی علیہم جن کے ہمتو اور ہم آواز، میں وہ یہ کہ فدرک خالصتاً حق سیدہ علیہ السلام ہے۔ دوسرا نظریہ حکومت کا ہے وہ یہ کہ فدرک شامل ریاست اسلامیہ ہے جو اسلام اور اسلامیان کے مفاد کے لیے ہے یعنی اس کی آمدی سے دین اور دینداروں کے حقوق کو پورا کرنا ہے۔ دیکھنا ہے کہ علی مرتضی علیہم کا اپنے زمانہ خلافت میں فدرک کی طرف سے صرف نظر رکھنا اور فدرک پر قبضہ نہ کرنا علی مرتضی علیہم کے کس نظریہ کو ثابت کرتا ہے؟ یہ نکتہ جتنا لطیف ہے اتنا ہی فیصلہ کی ہے۔ یہ سوال پوری سنجیدگی سے حل کرنے کے لائق ہے کہ علی مرتضی علیہم نے باوجود حکومت کے، جو فدرک کو مروان کے پاس چھوڑے رکھا تو فدرک کو اپنا سمجھ کر چھوڑے رکھا یا حق اسلام و مسلمین سمجھ کر چھوڑے رکھا۔ ظاہر ہے کہ انسان اگر اپنی ذاتی چیز کو اپنی سرچشی اور غیرت و حمیت کی وجہ سے قابض کے پاس چھوڑے رکھے تو اس پر کسی طرف

سے کوئی الزام نہیں آ سکتا کیونکہ جس کی چیز ہے اس کو اختیار ہے کہ وہ اپنی چیز کے لیے جدوجہد کرے یا خاموشی اختیار کرے۔

لیکن اگر وہ چیز اس کی لپنی نہیں ہے بلکہ وہ دین اور عامتہ المسلمين کا حق ہے تو خلیفہ رسول اللہ ﷺ اور ولی ریاست پر واجب ہے کہ امکان کے ہوتے ہوئے ریاست اسلامیہ کے اس جز کو قبضہ غیر سے نکالے اور دینی مفاد کو محفوظ رکھے۔ خلیفہ کا فرض اولین ہی یہ ہے کہ وہ ریاست اسلامیہ کو خورد برد نہ ہونے دے اور اس پر کسی کو ناجائز تصرف نہ کرنے دے۔ اہم اروزگاروں کی طرح عیاں ہو رہا ہے کہ علی مرتضیٰ علیہ السلام کے نزدیک فدک ان کی اور ان کے بھنوں کی ذاتی چیز تھی ورنہ وہ ایک لمحہ کے لئے بھی دولت اسلامیہ کو قبضہ غیر میں نہیں چھوڑ سکتے تھے جب کہ وہ جائیداد تھی بھی آپ علیہ السلام کے حدود سلطنت میں۔

اگر فدک حق اسلام و مسلمین میں سے ہوتا تو مسلمان خود بھی علی مرتضیٰ علیہ السلام سے کہتے کہ فدک مروان سے واپس لیا جائے۔

یہ نکتہ بھی لائق توجہ ہے کہ جن ہزاروں مسلمانوں نے اپنے حقوق کی پامالی دیکھ کر حضرت عثمان کی مخالفت کی اور ان کی مروان فوازی کو دیکھ کر مروان دشمنی میں خود ان کو قتل کر دیا وہ لوگ حضرت عثمان کے قتل کرنے کے بعد یہ کیسے گوارا کر سکتے تھے کہ وہی مروان، اب بھی بدستور فدک پر جو حق عوام اور موقوفہ اسلام ہے، قابلِ ضرر ہے۔ لیکن فدک کے پارہ میں مروان کے خلاف کسی کا لب کٹانی نہ کرنا خود اپنی جگہ اس کی دلیل ہے کہ عام ذہنوں میں

یہ چیز تھی کہ فدک حق اہل بیت علیهم السلام ہے انہیں اختیار ہے وہ اپنی چیز لیں یا نہ لیں۔

مولانا عبد اللہ اسٹار صاحب کے حالیہ رسالہ میں اور علامہ نہال احمد صاحب کے سابقہ رسالہ میں ایک یہ بات بھی بھی گئی ہے کہ اگر ہم یہ مان بھی لیں کہ فاطمہ زہرا علیہما السلام حضرت ابو بکر و عمر پر غصبنیاں ہوئیں تو حضرت ہارون علیہم پر حضرت موسیٰ علیہم بھی تو غصبنیاں ہوئے تھے اور حضرت موسیٰ علیہم نے کشتی میں حضرت خضر علیہم کے چھپے کرنے کے واقعہ میں حضرت خضر علیہم کو ٹوکا تھا تو جس طرح حضرت موسیٰ علیہم کے حضرت ہارون علیہم پر غصبنیاں ہوئے سے حضرت ہارون علیہم پر کوئی الزم نہیں آتا اور حضرت موسیٰ علیہم کے حضرت خضر علیہم کو ٹوکنے سے حضرت خضر علیہم پر کوئی الزم نہیں آتا اسی طرح فاطمہ زہرا علیہما السلام کے غصبنیاں ہوئے سے حضرات شیخین پر کوئی الزم نہیں آتا۔ دراصل ان دونوں محترم عبد اللہ اسٹار صاحب اور سید نہال احمد صاحب نے یہ بات تختہ اثنا عشریہ شاہ عبدالعزیز سے سوچے سمجھے بغیر لے کر بیان کی ہے اور سادہ لوح مسلمانوں کو ایک مخالفہ میں ڈالنے کی کوشش کی ہے۔ قارئین غور فرمائیں کہ وی ہوئی مثالوں میں اور فاطمہ زہرا علیہما السلام کے غصبنیاں ہوئے کے واقعہ میں کتنا بعد المشرقین ہے۔ ہم یہاں صرف دو سوال قائم کرتے ہیں یہ مسئلہ فوراً حل ہو جائے گا۔

- ۱- حضرت موسیٰ علیہم حضرت ہارون علیہم پر کب غصبنیاں ہوئے؟  
حضرت ہارون علیہم کی بات سننے سے پہلے یا ہارون علیہم کی بات سننے کے بعد؟
- ۲- حضرت موسیٰ علیہم نے حضرت خضر علیہم کو کب ٹوکا! حضرت خضر علیہم کا جواب سننے سے پہلے یا خضر علیہم کا جواب سننے کے بعد؟

دنیا میں کون یہ جواب دے سکتا ہے کہ موسیٰ علیہ السلام، ہارون علیہ السلام کا جواب سننے کے بعد ہارون علیہ السلام پر غصبناک ہوئے؟ اسی طرح کون یہ کہہ سکتا ہے کہ موسیٰ علیہ السلام، خضر علیہ السلام کا جواب سننے کے بعد بھی خضر علیہ السلام کو ٹوکتے رہے؟ واقعہ تو یہ ہے کہ موسیٰ علیہ السلام میقات سے واپس آئے تو قوم کو گواہ پرستی میں بدلادیکھا۔ چونکہ موسیٰ علیہ السلام اپنا جانشین ہارون علیہ السلام کو بنایا کرنے تھے اور اگرچہ موسیٰ علیہ السلام کو یقین تھا کہ ہارون علیہ السلام نبی خدا اور میراقوت پازو اور وزیر قوم کی صحیح رہنمائی سے غافل نہیں ہو سکتے لیکن سب سے پہلے باز پرس فرمہ دار ہی سے کی جاتی ہے تاکہ اس کو اصل مجرم کے انکشاف کا موقع ملے اس لئے ظاہری طور پر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے غصبناک ہو کر حضرت ہارون علیہ السلام سے باز پرس کی جس پر حضرت ہارون علیہ السلام نے پقول قرآن حضرت موسیٰ علیہ السلام کو بتایا کہ ماں جائے میں نے قوم لوہبر طرح سے ہدایت کی مگر ان لوگوں نے سیری بات نہ مانی بلکہ خود مجھ ہی کو قتل کرنے لگے تھے یہ کفر ساری کا پھیلایا ہوا ہے۔ اس کے بعد حضرت موسیٰ علیہ السلام کا وہ ظاہری غم و غصہ حضرت ہارون علیہ السلام پر مطلقاً نہ رہا اور نہ رہ سکتا تھا اب حضرت موسیٰ علیہ السلام نے لصل مجرم ساری کی خبری۔

اسی طرح حضرت موسیٰ علیہ السلام نے جب حضرت حضرت علیہ السلام کو کھتی میں چھید کرتے دیکھا تو چونکہ اصل وجہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے سامنے نہ تھی تو انہوں نے بیڑا رہ کر وجہ معلوم کرنا چاہی بالآخر جب حضرت حضرت علیہ السلام نے اس واقعہ کی اور بعد کے دوسرے واقعات کی وجہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کو بتاؤئی تو حضرت موسیٰ علیہ السلام مطمئن ہو گئے۔

اب بتایا جائے کہ یہ مثالیں فاطمہ زہرا علیہا السلام کے غصبناک ہوتے

پر کیے منطبق ہو سکتی ہیں کیونکہ سیدہ علیہ السلام حضرت ابو بکر و عمر کا جواب  
سنتے سے پہلے تو غصبنگاں نہیں ہوتیں وہ تو اس وقت غصبنگاں ہوتیں جب کہ وہ  
دو نوں حضرات اپنا مفصل جواب دے چکے اور فدک کے دیے جانے کے تمام  
عمل و اسباب پوری تفصیل سے بیان کر چکے۔ سیدہ علیہ السلام تو ناراضی ہی  
اس جواب پر ہوتیں جوان کو دیا گیا۔ امداد پیش کروہ مثالوں کا یہاں پیش کرنا ز  
دانائی ہے ز انضاف۔

اہمہ اہل بیت علیہم السلام ہرگز اس کے قائل نہ تھے کہ  
ورثا انبیاء، مstro و کہ انبیاء کے وارث نہیں ہوتے۔

ہمارے محترم مناظرین نے یہ دھانے کی بھی کوشش کی ہے کہ آئندہ  
اہل بیت علیہم السلام کا بھی یہی فیلان ہے کہ انبیاء کے مstro و کات میں ان کے  
ورثا کا حق نہیں ہوتا بلکہ صرف اپنے علم اور اپنی فریبعت کا وارث بناتے  
ہیں۔ اس سلسلہ میں شیعہ کتب احادیث سے جو احادیث پیش کی ہیں، ہم پہلے  
آن کو بیان کرتے ہیں اس کے بعد دھماکیں گے کہ مناظرانہ رنگ میں لکھا  
و افریب مغالطہ دیا جا رہا ہے؟ پہلے مناظرین کی پیش کردہ احادیث کو پڑھیئے۔

۱۔ قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ان  
العلماء ورثة الانبياء ان الانبياء لم يورثوا دينارا ولا درهما  
ولكن اورثوا العلم الخ

۲۔ یعنی رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ علماء انبیاء کے وارث ہیں تھیں  
کہ انبیاء درہم و دینار کا وارث نہیں بناتے بلکہ وہ (انبیاء) علم کا وارث بناتے

ہیں۔

۲۔ حضرت علی علیہ السلام نے اپنے بیٹے محمد حنفیہ کو وصیت فرمائی۔

وتفقهہ فی الدین فان الفقها ورثة الانبیاء الـم یورثوا دینارا ولا درهما ولكنهم اورثوا العلم.

یعنی علی مرتضی علیہ السلام نے محمد بن حنفیہ سے فرمایا کہ علم دین حاصل کرو کیونکہ علماء انہیاء کے وارث ہیں تحقیق کہ انہیاء نے درینار و درہم کا ہرگز وارث حنفیہ بنایا لیکن انہوں نے محض اپنے علم کا وارث بنایا ہے۔

۳۔ لام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا

ان العلما ورثة الانبیاء وذاک ان الانبیاء لم یورثوا درهما ولا دینار وانما اورثوا احادیث من احادیث الخ

یعنی علماء انہیاء کے ورثہ وارث ہیں اور یہ اس طرح کہ انہیاء نے ہرگز درہم و درینار کا وارث نہیں بنایا بلکہ انہوں نے اپنے ارشادات کا وارث بنایا ہے۔

مذکورہ احادیث سے ہمارے محترم مناظرین یہ نتیجہ اخذ کر کے دکھاتے ہیں کہ رسول ﷺ اور آئمہ اہل بیت علیہم السلام بھی انہیاء کے مال کے وارث نہیں قرار دیتے۔

اب ہم سے سنئے۔ جن احادیث کو نہی وراشت کی دلیل بنائ کر پیش کیا گیا ہے ان میں سے ایک بھی وراشت کی نہیں کرتی بلکہ جس وراشت کو ہم ثابت کرتے چلتے آ رہے ہیں وہ ان احادیث سے باحسن وجودہ ثابت ہو رہی ہے۔

تینوں حدیشوں کو اطمینان سے پڑھیئے اور بتائیے کہ ان میں کہیں بھی یہ ذکر ہے کہ انبیاء کی اولاد یا وارثان شرعی، انبیاء کے متزوکر کے وارث نہیں ہوتے؟

ان حدیشوں میں انبیاء کی اولاد یا اقرباء کا ذکر ہے؟ ہرگز نہیں! اولاد یا اقرباء انبیاء کا تو ان میں نام تک نہیں۔ احادیث میں تو یہ ذکر ہے کہ علماء انبیاء کے درہم و دینار کے نہیں بلکہ انبیاء کے علم کے وارث ہیں علماء کے لفظ کو کوئی اولاد پر کیسے منتظر کر سکتا ہے؟  
کیا علماء کے معنی اولاد انبیاء کے ہیں؟

کیا اولاد انبیاء کے خواست میں علماء نہیں ہوتے؟  
علماء اور اولاد انبیاء یہ دونوں الفاظ الگ الگ حیثیت رکھتے ہیں۔ ہو سکتا ہے کہ عالم ہو گر اولاد نبی سے نہ ہو اور ہو سکتا ہے کہ اولاد نبی سے ہو گر عالم نہ ہو۔ احادیث مذکورہ تو یہ بتارہی، میں کہ علماء انبیاء کے مال کے نہیں بلکہ ان کے علم کے وارث ہوتے، میں یعنی نبی کی علمی و راست عام ہوتی ہے جس کا دل چاہے آگے بڑھے اور لے لے لیکن مالی و راست عام نہیں ہے۔ بلکہ وہ بقافیون الہی اس کے اقرباء ہی کو پہنچے گی۔

نبی کی حیثیت ایک استاد کی ہے اس کے مدرسے سے اولاد اور غیر اولاد ہر ایک علم حاصل کر سکتا ہے۔ اولاد بھی علم حاصل کرتی ہے تو اولاد ہو کر نہیں بلکہ شاگرد ہو کر۔ لیکن اس کی وفات پر اس کا مال شاگردوں میں تقسیم نہ ہو گا بلکہ صرف اولاد اور اقرباء کو ملے گا۔ شاگرد ہو کر نہیں بلکہ اولاد ہو کر۔ یہ بات تو دنیا جانتی ہے کہ بیٹا باپ سے علم حاصل کرتا ہے تو بیٹا بن کر نہیں بلکہ شاگرد بن کر اور وہی بیٹا جب اپنے باپ کا ورثہ پاتا ہے تو شاگرد بن کر نہیں بلکہ بیٹا ہو

کر۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت علی ﷺ، رسول ﷺ کے علم و حکمت اور منصب و پدایت کے توارث ہونے لیکن نبی ﷺ کی مالی و راثت اور تو کسی کو کیا خود علی ﷺ کو بھی نہیں پہنچتی۔ مالی و راثت کا حق صرف بیٹی کے لئے تھا تو دعویٰ بھی بیٹی ہی نے کیا۔ فدک کے بارہ میں علی ﷺ کا کوئی دعویٰ نہ تھا۔ ان احادیث کو پیش کر کے پیش کرنے والوں نے ہمارا مدعی ثابت کر دیا۔ پھر حضرت علی ﷺ کا محمد خفیہ سے یہ فرمانا کہ بیٹا فقد حاصل کرو کیوں کہ فقہاء انبیاء کے وارث، میں، بخوبی ثابت کر رہا ہے کہ فقہاء کے معنی اولاد انبیاء کے نہیں، میں بلکہ یہ لفظ عام ہے جس میں محمد خفیہ بھی آسکتے ہیں حالانکہ وہ اولاد رسول ﷺ سے نہیں ہیں۔ مختصر یہ کہ فقہاء اور علماء یہ لفظ عام ہیں جس میں اولاد نبی اور افراد امت سب آسکتے ہیں رسول خدا ﷺ اور آئمہ اہلیت علیهم السلام کا یہ فرمانا بالکل بجا اور درست ہے کہ علماء اور فقہاء نبی کے درسم و دینار کے نہیں بلکہ نبی کے علم کے وارث ہوتے ہیں۔ لہذا پر بالکل صریح امر ہے کہ نبی کی اولاد میں جو فقیہہ اور عالم ہوگا اس کو نبی کا ترک فقیہہ اور عالم ہونے کی بناء پر ملے گا۔ اتنی سی بات تھی جسے افسانہ بنادیا۔

حسن اتفاق دیکھئے کہ مولانا عبد التبار صاحب نے اپنے اس دعوے کی دلیل میں کہ انبیاء کی میراث صرف علم کی ہوتی ہے مال کی نہیں ہوتی۔ صادق آل محمد کا ایک اور ارشاد تحریر کیا ہے جو یہ ہے:

لَا وَاللَّهُ مَا وَرَثَ رَسُولُ اللَّهِ الْعَبَاسُ وَلَا عَلَيَا وَلَا وَرَثَتْهُ  
إِلَّا فَاطِمَةَ عَلَيْهَا السَّلَامُ.

یعنی صادق آل محمد نے فرمایا کہ قسم بخار رسول اللہ ﷺ نے نہ اپنا

وارث عباس کو بنایا نہ علی ﷺ کو۔ رسول اللہ ﷺ کی وارث صرف فاطمہ زہرا علیہا السلام ہوئیں۔ ناظرین! دیکھیں کہ مذکورہ حدیث سے کس کام دعا شافت ہوا۔ ہمارے محترم کا یا ہمارا؟ عباس حُم رَسُول ﷺ کو اور علی مرتضیٰ ﷺ کو جو نبی ﷺ کی وراثت ہرگز نہیں پہنچی اور صرف فاطمہ زہرا علیہا السلام کو پہنچی وہ وراثت علم تھی یا وراثت مال؟ دنیا میں کون کہہ سکتا ہے کہ عباس (عُم رسول ﷺ) اور علی ﷺ امداد رسول یہ دونوں نبی ﷺ کے علم سے بے بھرہ اور جاہل تھے۔ اور ان تک نبی ﷺ کا علم نہیں پہنچا اور یہ نبی ﷺ کے علم کے وارث نہ تھے؟ بالکل واضح ہے کہ جو نبی ﷺ کی وراثت عباس و علی ﷺ کو نہیں پہنچی اور صرف فاطمہ زہرا علیہا السلام کو پہنچی اس سے مراد وراثت علم نہیں ہے بلکہ وراثت مال ہے۔

والحمد لله وكفى والصلوة على نبي المصطفى والله  
أولى الامر والنهى

ختم شد